T

MUTHMAITNNAH

v‘v---‘v-‘--- |

e-ISSN: 3110-5726
e N B

Jurnal Bimbingan Konseling Islam dan Psikosufistik

% \/ol. 1 No. 1, October 2025, 22-32
4 https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/muthmainnah

adiak—

https://doi.org/10.38073/muthmainnah.v1i1.3507

Peranan

Bimbingan

Konseling Islam dalam Menumbuhkan

Kecerdasan Spiritual Siswa

Saparwadi'*, Mohamad Syafig?
L2 Universitas Islam Internasional Darullughah Wadda’wah, Pasuruan, Indonesia
Isafarwadiabu940@gmail.com, ‘mohamadsyafig@uiidalwa.ac.id

*Correspondence

Article Information:
Received: September 2025
Revised: October 2025
Accepted: October 2025
Published: October 2025

Keywords:

Islamic Counseling
Guidance, Spiritual Quotient,
Holistic Education.

Kata Kunci:

Bimbingan Konseling Islam,
Kecerdasan Spiritual,
Madrasah.

How to Cite this Article

Abstract

This study examines the implementation of Islamic Counseling
Guidance (Bimbingan Konseling Islam/BKI) in fostering the
spiritual quotient (SQ) of students at Madrasah Aliyah
Darullughah Wadda’wah Pasuruan. Motivated by the imbalance
in modern education, which tends to be materialistic and neglects
the esoteric aspect, this research employs a qualitative approach
with a case study design to explore the role of BKI as an
intervention strategy. Data were collected through interviews,
observations, and documentation, and then analyzed using the
interactive model of Miles and Huberman. The findings reveal
that the implementation of BKI was carried out in a holistic and
systematic manner through the stages of planning,
implementation (via techniques such as Qur'anic Cognitive
Restructuring, halagah [study circles], and spiritual retreats),
monitoring (using a Spiritual Diary), and evaluation. As a result,
this approach successfully created a supportive spiritual ecology
that fostered the internalization of spiritual values such
as tawakkal (reliance on God) and sabar (patience), and built
religious-based mental resilience (religious coping) in students.
This study concludes that BKI is effective not only in resolving
behavioral issues but also in shaping self-meaning,
transcendental awareness, and inner balance, thereby
establishing spiritual intelligence as a foundation for students'
academic and social success.

Abstrak
Penelitian ini mengkaji implementasi Bimbingan Konseling
Islam (BKI) dalam menumbuhkan kecerdasan spiritual (Spiritual

Quotient/SQ) siswa di Madrasah Aliyah Darullughah
Wadda’wah Pasuruan. Dilatarbelakangi oleh ketimpangan
pendidikan modern yang cenderung materialistis dan

mengabaikan aspek esoterik, studi ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan desain studi kasus untuk mengeksplorasi peran
BKI sebagai strategi intervensi. Data dikumpulkan melalui
wawancara, observasi, dan dokumentasi, kemudian dianalisis
dengan model interaktif Miles dan Huberman. Temuan

Author’s Last Name, First Initial. Second Initial if Given. (Year of Publication). Title of article: Subtitle if
any. Al-Musyrif: Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam, V/(I), first page number-last page number. DOI

Copyright © 2025 Saparwadi, Mohamad Syafiq
This article is licensed under CC-BY-SA | 22


https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/muthmainnah
https://doi.org/10.38073/muthmainnah.v1i1.3507
mailto:safarwadiabu940@gmail.com
mailto:mohamadsyafiq@uiidalwa.ac.id

Peranan Bimbingan Konseling Islam dalam Menumbuhkan . . . | Saparwadi & Syafiq

penelitian mengungkap bahwa implementasi BKI dilakukan
secara holistik dan sistematis melalui tahapan perencanaan,
pelaksanaan (melalui teknik Qur'anic Cognitive Restructuring,
halagah, dan retreat ibadah), pemantauan (menggunakan Buku
Harian Spiritual), dan evaluasi. Hasilnya, pendekatan ini berhasil
menciptakan ekosistem spiritual (positive spiritual ecology) yang
mendukung internalisasi nilai-nilai spiritual seperti tawakkal dan
sabar, serta membangun ketahanan mental berbasis agama
(religious coping) pada siswa. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa BKI efektif tidak hanya dalam menyelesaikan masalah
perilaku tetapi juga dalam membentuk makna diri, kesadaran
transendental, dan keseimbangan batin, sehingga menjadikan
kecerdasan spiritual sebagai fondasi bagi kesuksesan akademik
dan sosial siswa.

PENDAHULUAN

Pendidikan bukanlah hal yang tabu bagi semua orang. Semua keperluan dalam
kehidupan sehari-hari tidak lepas dengan yang namanya pendidikan. Keberhasilan dan
kegagalan suatu proses pendidikan secara umum dinilai dari output-nya yakni orang-
orang sebagai produk Pendidikan (Rusn, 1998). Nmaun pendidikan di sekolah aspek
esoterik tertinggal jauh di belakang kemajuan aspek eksoterik. Akibatnya, orientasi
pendidikan berubah menjadi kian materialistis, individualistis, dan keringnya aspek
spiritualitas sehingga terbukti lebih bersifat destruktif dari pada konstruktif bagi
kemanusiaan (Fajri & Biantoro, 2023).

Dibutuhkan kecerdasan spiritual yang membantu menyembuhkan dan
membangun fitrah manusia secara utuh. Kecerdasan spiritual ini bertujuan untuk
menghadapi dan memecahkan persoalan makna dan nilai, yaitu menilai bahwa tindakan
atau jalan hidup seseorang lebih bermakna dari pada yang lain. Ciri dari berkembangnya
kecerdasan spiritual ini yaitu ditandai oleh kemampuan seseorang dalam bersikap
fleksibel dan mudah menyesuaikan diri dengan lingkungan, memiliki tingkat kesadaran
yang tinggi, mampu menghadapi penderitaan dan rasa sakit, mampu mengambil suatu
pelajaran dari pengalamannya, mandiri dan mengerti terhadap makna hidupnya (Efendi,
2005).

Kecerdasan spiritual sangat berfungsi bagi kehidupan manusia, yaitu manusia
akan menerima pada keadaan yang dihadapi sekarang, dan memberi potensi untuk
berkembang, mengajarkan manusia menjadi lebih kreatif, mengatasi masalah dengan
baik, mengontrol emosi dan menuntunnya pada jalan yang benar, memberikan
kemampuan beragama yang benar, membantu menyatukan antara integritas diri sendiri
dan orang lain, menjadikan pribadi matang secara utuh, dan mampu menghadapi pilihan
dan realitas baik atau buruk yang datang tanpa terduga (Zohar & Marshall, 2007).

Oleh karenanya, praktik pendidikan modern kerap terjebak dalam paradigma
pragmatis yang menekankan capaian kognitif dan kompetisi akademik semata.
Akibatnya, ruang bagi pengembangan spiritualitas dan karakter keagamaan siswa
menjadi semakin menyempit. Penelitian ini berangkat dari kesadaran akan ketimpangan
tersebut, dengan menawarkan Bimbingan Konseling Islam (BKI) sebagai strategi

Muthmainnah: Jurnal Bimbingan Konseling Islam dan Psikosufistik | 23



Saparwadi & Syafiq | Peranan Bimbingan Konseling Islam dalam Menumbuhkan . . .

intervensi yang secara sadar diarahkan untuk menghidupkan kembali dimensi esoterik
pendidikan. Melalui pendekatan ini, proses bimbingan di Madrasah Aliyah Darullughah
Wadda’wah Pasuruan tidak hanya berfokus pada penyelesaian masalah perilaku, tetapi
juga pada pembentukan makna diri, kesadaran transendental, dan keseimbangan batin
siswa.

Kedua, terdapat kesenjangan antara kebutuhan akan pengembangan spiritual
quotient (SQ) dan realisasi pendekatan yang efektif di lapangan. Meskipun kecerdasan
spiritual telah diakui sebagai elemen fundamental dalam pembentukan kepribadian yang
utuh dan resilien, dunia pendidikan masih berjuang menemukan bentuk praksis yang
konkret untuk menumbuhkannya. Pertanyaan mendasarnya ialah: apakah cukup
mengandalkan pembelajaran agama di kelas, atau diperlukan sebuah layanan khusus yang
lebih menyentuh ranah batin dan pengalaman personal siswa. Dalam konteks ini,
penelitian ini menawarkan perspektif baru dengan menjadikan BKI sebagai locus utama
pengembangan SQ.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus untuk
mendalami peranan Bimbingan dan Konseling (BK) Islam dalam menumbuhkan
kecerdasan spiritual siswa di Madrasah Aliyah Darullughah Wadda’wah Pasuruan. Sesuai
dengan karakteristik pendekatan kualitatif, data yang dihasilkan bersifat naratif dan
mendeskripsikan secara utuh tutur kata, tindakan, serta perilaku nyata dari partisipan,
yang meliputi konselor, siswa, dan wali kelas, sebagaimana diungkapkan oleh Sugiyono
(Sugiyono, 2013). Temuan penelitian ini dipaparkan secara verbal untuk menangkap
makna dan kompleksitas fenomena, bukan dalam bentuk representasi numerik. Proses
analisis data mengikuti model interaktif dari Miles dan Huberman (Miles et al., 2014),
yang meliputi tahapan pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan. Seluruh tahapan ini berlangsung secara siklus dan berjalan beriringan dengan
aktivitas pengumpulan data di lapangan sejak awal hingga akhir penelitian. Dengan
model ini, peneliti dapat secara terus-menerus mempertajam fokus pada bagaimana
layanan BK Islam dirancang, diimplementasikan, dan dampaknya terhadap
perkembangan kecerdasan spiritual siswa.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Implementasi Bimbingan Konseling Islam Dalam Menumbuhkan Kecerdasan
Spiritual

Sebagai lembaga pendidikan yang berbasis Islam, Madrasah Aliyah Darullughah
Wadda’wah Pasuruan sangat menyadari tanggung jawabnya dalam membentuk generasi
yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga secara spiritual. Dalam konteks
modern di mana remaja banyak dihadapkan pada krisis makna hidup dan degradasi moral,
pendekatan Bimbingan dan Konseling (BK) konvensional dirasa belum sepenuhnya
menyentuh aspek ruhani. Alasan itulah yang mendorong Madrasah Aliyah Darul Lughah
untuk mengimplementasikan Bimbingan Konseling Islam (BKI) sebagai kerangka utama

'24 | Muthmainnah, Vol. 1, No. 1, October 2025



Peranan Bimbingan Konseling Islam dalam Menumbuhkan . . . | Saparwadi & Syafiq

dalam membimbing siswa, dengan fokus khusus pada penumbuhan kecerdasan spiritual
(Spiritual Quotient).

Konsep Bimbingan Konseling Islam dalam menumbuhkan kecerdasan spiritual di
Madrasah Aliyah Darullughah Wadda’wah Pasuruan sebenarnya sangat sederhana.
Konsep utamanya adalah menyadari bahwa setiap siswa memiliki potensi ruhani yang
harus dikembangkan, lalu menciptakan lingkungan dan metode yang memfasilitasi hal
tersebut secara maksimal. Kebetulan Madrasah Aliyah Darul Lughah memiliki kekuatan
sebagai lembaga yang memadukan kurikulum umum dan agama secara intensif. Karena
itu kemudian madrasah mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam setiap sesi bimbingan
dan kehidupan akademik siswa.

“Kami memandang Bimbingan Konseling bukan sebagai tugas tambahan, tetapi
sebagai ruh dari proses pendidikan di madrasah. Setiap masalah siswa, baik
belajar, pergaulan, maupun keluarga, kami naikkan ke level spiritual dengan
merujuk pada konsep ridha Allah, tawakkal, dan husnuzhan. Inilah pembeda
utama kami.”

Selain alasan tersebut, Madrasah Aliyah Darullughah Wadda’wah Pasuruan juga
menyadari betapa pentingnya membekali siswa dengan ketahanan mental-spiritual yang
kuat di tengah arus globalisasi. Karena bagaimanapun, kecerdasan spiritual akan menjadi
benteng bagi siswa dalam menyaring pengaruh negatif dari luar. Bahkan sebenarnya,
kematangan spiritual adalah landasan bagi kesuksesan akademik dan sosial. Ketika jiwa
lemah, pada hakikatnya akan mempengaruhi seluruh aspek kehidupan siswa. Kami para
siswa dilatih dan dikenalkan dengan kesadaran pentingnya menjaga hati (galbun salim).
Karena itu kemudian madrasah melatih para siswa untuk memiliki kepekaan melalui
program riyadhah nafsiyah (olah rasa dan jiwa).

Temuan bahwa guru BK mengangkat setiap masalah siswa ke level spiritual
(konsep ridha Allah, tawakkal) sejalan dengan paradigma konseling yang berkembang.
Konseling konvensional yang berakar pada psikologi Barat seringkali dikritik karena
terlalu sekuler dan memisahkan aspek spiritual dari kesehatan mental (Zinnbauer et al.,
1999). Pendekatan BKI yang diimplementasikan di madrasah ini menjawab Kkritik
tersebut dengan menawarkan pendekatan yang holistik. Sebagaimana ditegaskan oleh
Haque bahwa psikologi Islam memandang manusia sebagai entitas yang tidak terpisahkan
antara jiwa (nafs), akal (aqgl), dan ruh (spirit) (Haque, 2004). Keberhasilan internalisasi
nilai tawakkal dan sabar pada siswa, seperti yang diungkapkan dalam wawancara,
membuktikan bahwa pendekatan yang berbasis keyakinan (faith-based) dapat menjadi
mekanisme koping yang sangat efektif, khususnya dalam komunitas religius.

Salah satunya para siswa dilatih untuk melakukan muhasabah harian dan diskusi
kelompok dengan tema-tema akhlak. Meskipun belum seluruh siswa menjalankannya
dengan kedalaman yang sama, namun proses pembinaan dan pendampingan dilakukan
secara berkelanjutan.

“Kami punya buku muroja'ah yang harus diisi setiap pekan. Di sana kami

Muthmainnah: Jurnal Bimbingan Konseling Islam dan Psikosufistik | 25



Saparwadi & Syafiq | Peranan Bimbingan Konseling Islam dalam Menumbuhkan . . .

menuliskan pencapaian ibadah, kesulitan yang dihadapi, dan rencana perbaikan
diri. Buku ini menjadi bahan diskusi yang cair dengan guru pembimbing kami,
layaknya bercerita kepada sahabat.”

Lebih lanjut, konsep Bimbingan Konseling Islam untuk menumbuhkan
kecerdasan spiritual yang dikembangkan di Madrasah Aliyah Darullughah Wadda’wah
Pasuruan juga berpedoman kepada pendekatan yang proaktif dan preventif. Hal ini
didasari oleh kesadaran bahwa membangun spiritualitas harus dilakukan sejak dini,
sebelum masalah yang lebih kompleks muncul. Pengembangan kecerdasan spiritual,
bukan hanya untuk ketenangan individu siswa tetapi juga untuk menciptakan iklim
belajar yang kondusif dan penuh barokah. Karena itu, program BKI dirancang tidak hanya
menunggu siswa datang, tetapi menjangkau mereka melalui halagoh (kelompok
bimbingan), retreat ibadah, dan integrasi nilai-nilai spiritual dalam pembelajaran di semua
mata pelajaran. Dalam pengertian ini, pembuatan makna bukan hanya produk individu
tetapi konstruksi sosial yang hidup dalam komunitas (Fajri & Abdulghani, 2025).

Strategi BKI yang tidak hanya menunggu (reactive) tetapi juga menjangkau siswa
melalui halagoh huda dan retreat ibadah merupakan langkah yang strategis. Pendekatan
ini selaras dengan teori Positive Youth Development (PY D) yang menekankan pentingnya
menciptakan lingkungan yang mendukung dan memberikan ruang bagi pengembangan
potensi positif remaja (Lerner et al., 2005). Dalam konteks Islam, halagoh menciptakan
sistem dukungan sosial (social support) berbasis komunitas religius yang kuat. Penelitian
Muhtar et al. menyimpulkan bahwa  kelompok-kelompok  keagamaan
seperti halagoh berperan sebagai "buffer” yang melindungi remaja dari stres dan perilaku
berisiko, sekaligus memperkuat identitas keagamaan mereka yang merupakan fondasi
kecerdasan spiritual (Maktar et al., 2025).

Langkah-langkah Pelaksanaan Bimbingan Konseling Islam dalam Mengaktifkan
Kecerdasan Spiritual Santri
1. Perencanaan
Tahap perencanaan diawali dengan asesmen kebutuhan spiritual santri
melalui FGD dan angket untuk memetakan masalah dan potensi. Program BKI tidak
generik, tetapi dirancang khusus untuk membangun resiliensi spiritual dengan
memanfaatkan sumber daya internal (keyakinan agama) dan eksternal (komunitas
pesantren). Program seperti "Halagah Tagwa" dan "Mentoring Ibadah" dirancang
untuk membantu santri menemukan makna hidup berdasarkan konsep tagwa dan
ibadah. Perencanaan juga mencakup penyusunan modul yang mengintegrasikan ayat-
ayat Al-Qur'an dan Hadits tentang ketahanan hati (seperti shabr dan tawakkul).
Fokus pada pembangunan resiliensi berbasis agama ini sangat relevan dengan
penelitian kontemporer. Abu-Raiya et al bahwa religious coping (penanggulangan
stres berbasis agama) merupakan prediktor kuat bagi resiliensi dan kesehatan mental
(Abu-Raiya et al., 2016). Dengan merancang program yang memanfaatkan keyakinan
agama sebagai fondasi, pendekatan ini secara teoretis telah tepat sasaran untuk
menguatkan ketahanan psikologis santri. Secara konseptual, keyakinan agama
berfungsi sebagai sistem makna (meaning system) yang memungkinkan individu

'26 | Muthmainnah, Vol. 1, No. 1, October 2025



Peranan Bimbingan Konseling Islam dalam Menumbuhkan . . . | Saparwadi & Syafiq

menafsirkan tekanan dan kesulitan hidup dalam kerangka yang lebih positif. Melalui
teori makna dan coping religius, dapat dipahami bahwa pengalaman stres dan
penderitaan akan dimaknai ulang bukan sebagai musibah personal, melainkan sebagai
ujian spiritual yang memiliki nilai pembelajaran. Mekanisme ini mengurangi beban
kognitif dan emosional karena individu merasa bahwa penderitaan yang dialami
memiliki tujuan ilahiah. Selain itu, dalam perspektif teori dukungan sosial, pesantren
sebagai komunitas religius menyediakan lingkungan yang kaya akan jaringan sosial
yang mendukung, mulai dari kiai, ustaz, hingga sesama santri, yang berfungsi sebagai
sumber penguatan emosional dan normatif dalam menghadapi tekanan hidup.

2. Pelaksanaan

Pada tahap pelaksanaan, konsep perencanaan diwujudkan melalui metode
yang beragam. Untuk menguatkan sumber internal, diterapkan teknik Qur'anic
Cognitive Restructuring, di mana santri diajak mengidentifikasi pikiran negatif dan
mereframenya dengan perspektif ayat-ayat Al-Qur'an. Untuk faktor eksternal,
dibentuk komunitas pendukung dalam bentuk halagah, di mana santri saling dan
memecahkan masalah bersama. Pelaksanaannya juga melibatkan pembiasaan (habit
formation) seperti ibadah malam dan muhasabah berjamaah untuk menginternalisasi
nilai-nilai spiritual.

Teknik Qur'anic Cognitive Restructuring yang diterapkan merupakan bentuk
spesifik dari religious cognitive restructuring yang menurut Mahdian efektif untuk
mereduksi  pikiran negatif otomatis (Koenig, 2012). Sementara itu,
pembentukan halagah atau komunitas pendukung selaras dengan
temuan Smith bahwa religious social support adalah mekanisme utama di mana
keagamaan komunitas berkontribusi pada ketahanan psikologis anggotanya (Mahdian
& Ghaffari, 2016). Dengan demikian dukungan sosial keagamaan adalah mekanisme
utama yang menghubungkan keterlibatan religius dengan ketahanan psikologis
memang sejalan dengan temuan empiris dalam literatur kesehatan mental: adanya
dukungan emosional, instrumental, dan spiritual dari komunitas beriman terbukti
menurunkan kemungkinan gangguan psikologis dan meningkatkan kapasitas adaptif
individu. Dalam konteks pesantren, halagah menyediakan saluran konkret—interaksi
rutin, bimbingan kiai/ustaz, pemaknaan bersama terhadap pengalaman sulit—yang
menerjemahkan iman menjadi sumber daya psikis yang dapat diakses anggota saat
menghadapi stres.

Secara mekanistik, religious social support bekerja melalui beberapa jalur
yang saling melengkapi. Pertama, ada fungsi buffering: hadirnya orang lain yang
memberi dukungan emosional mengurangi dampak langsung stres, sehingga respons
afektif menjadi lebih terkendali. Kedua, ada efek utama (main effect) keanggotaan
dalam komunitas yang teratur memberi struktur sosial dan rutinitas yang stabil (ritme
ibadah, pertemuan halagah) yang secara langsung menurunkan risiko kelelahan dan
ketidakstabilan emosional. Ketiga, ada makna kolektif: diskursus teologis dalam
halagah memfasilitasi meaning-making, yakni reinterpretasi peristiwa sulit sebagai
bagian dari narasi iman, yang mengubah beban kognitif menjadi bahan pembelajaran

Muthmainnah: Jurnal Bimbingan Konseling Islam dan Psikosufistik | 27



Saparwadi & Syafiq | Peranan Bimbingan Konseling Islam dalam Menumbuhkan . . .

spiritual dan moral. Penting di sini untuk membedakan religious social support dari
dukungan sosial umum; penelitian menunjukkan bahwa keduanya adalah konstruk
terpisah dukungan yang bersumber dari komunitas agama memiliki kualitas, bentuk,
dan implikasi psikologis yang unik

3. Pelaksanaan

Pemantauan dilakukan secara berkelanjutan dan formatif. Konselor bertindak
sebagai muraqib (pengawas  spiritual) dengan  menggunakan Buku  Harian
Spiritual sebagai alat utama. Buku ini diisi santri untuk merekam progres ibadah dan
tantangan mereka, lalu menjadi bahan refleksi mingguan. Pemantauan juga dilakukan
melalui observasi partisipatif konselor dalam kegiatan halagah untuk menilai
dinamika kelompok dan partisipasi aktif santri.

Penggunaan Buku Harian Spiritual ini  merupakan penerapan
prinsip reflective practice dalam pengembangan spiritual. Hunt menekankan bahwa
refleksi terstruktur adalah kunci untuk pembelajaran dan pertumbuhan pribadi yang
mendalam.(Hunt, 2021) Metode ini memungkinkan konselor tidak hanya memantau,
tetapi juga mendampingi proses internalisasi nilai secara lebih personal dan
mendeteksi dini adanya stagnansi. Buku Harian Spiritual yang diisi oleh santri
berfungsi sebagai alat eksternaliasi pengalaman batiniah yang memungkinkan proses
narrative re-authoring—santri tidak sekadar melakukan ibadah, tetapi merekam niat,
rintangan, dan makna yang mereka ambil dari praktik itu. Proses menulis memaksa
metakognisi: santri merefleksikan bukan hanya apa yang terjadi, tetapi bagaimana
mereka merespons secara emosional dan spiritual, sehingga terbentuk pola
pemahaman diri yang lebih stabil dan terstruktur. Dengan format refleksi mingguan
yang dipandu—mis. prompt tentang hambatan, pelajaran, komitmen untuk minggu
depan—diari berubah menjadi alat reflective practice yang mendukung pembelajaran
berkelanjutan: kemajuan terukur, tujuan diperbarui, dan kebiasaan spiritual
dipadatkan menjadi praktik yang dapat dievaluasi. Di sinilah kekuatan teoritis Hunt
relevan: refleksi yang terstruktur dan berulang mendorong pengolahan pengalaman
yang mendalam sehingga pembelajaran personal bukan insidental, melainkan
integratif dan berorientasi transformasi.

Pemantauan melalui observasi partisipatif konselor dalam halagah memberi
dimensi verifikasi dan bimbingan yang krusial; ia menyediakan triangulasi data antara
laporan subyektif santri dan perilaku sosial yang tampak, sehingga konselor dapat
menilai apakah perubahan yang tertulis tercermin dalam partisipasi, inisiatif, atau
kualitas interaksi kelompok. Anak-anak diajarkan bahwa pentingnya memperlakukan
semua orang dengan hormat dan kesopanan, tanpa memandang perbedaan agama atau
budaya (Fajri, 2024; Jannah et al., 2025). Intervensi yang efektif muncul ketika
rangkaian bukti kegiatan, observasi, dan feedback kelompok—digabungkan untuk
membangun rencana tindak lanjut yang konkret, mis. coaching personal atau modul
keterampilan regulasi emosi. Namun perlu diwaspadai masalah validitas: catatan
tertulis rawan social desirability dan sensor diri, sementara observasi berisiko
mengubah perilaku jika tidak dilakukan dengan sensitivitas etis dan anonimitas yang

'28 | Muthmainnah, Vol. 1, No. 1, October 2025



Peranan Bimbingan Konseling Islam dalam Menumbuhkan . . . | Saparwadi & Syafiq

memadai.
4. Evaluasi

Evaluasi dilaksanakan pada akhir siklus program (misalnya, setiap semester)
secara komprehensif. Evaluasi menggabungkan aspek kuantitatif melalui skala
psikometrik seperti Spiritual Well-Being Scale (SWBS) yang diadaptasi, dan aspek
kualitatif melalui wawancara mendalam serta portofolio Buku Harian Spiritual. Fokus
evaluasi tidak hanya pada output (seperti peningkatan frekuensi ibadah), tetapi lebih
pada outcome jangka panjang, seperti perubahan perilaku dan kemampuan santri
menerapkan nilai sabar dan syukur dalam konflik nyata.

Pendekatan ini merupakan praktik yang sangat direkomendasikan dalam
penelitian spiritual. De Jager Meezenbroek et al berargumen bahwa kecerdasan
spiritual adalah konstruk multidimensi yang tidak dapat diukur secara memadai hanya
dengan instrumen kuantitatif (De Jager Meezenbroek et al., 2012). Dengan
menggabungkan data angka dan narasi, evaluasi menjadi lebih valid dan autentik
dalam menangkap kompleksitas perkembangan spiritual santri. De Jager
Meezenbroek et al menegaskan bahwa kecerdasan spiritual merupakan konstruk
multidimensi yang mencakup aspek kognitif, afektif, eksistensial, dan transendental,
sehingga tidak dapat diukur secara memadai hanya dengan instrumen kuantitatif.
Pandangan ini berangkat dari pemahaman bahwa spiritualitas bukan sekadar
seperangkat perilaku atau keyakinan yang teramati, tetapi pengalaman makna yang
bersifat subjektif, dinamis, dan kontekstual. Upaya kuantifikasi sering kali mereduksi
kompleksitas pengalaman spiritual menjadi angka atau skala yang tidak mampu
menangkap kedalaman makna, niat, dan proses transformasi batin individu. Oleh
karena itu, penilaian kecerdasan spiritual memerlukan pendekatan holistik yang
melibatkan refleksi diri, narasi pengalaman, dan observasi kontekstual yang sensitif
terhadap simbol dan bahasa religius. Dalam konteks pendidikan pesantren,
pendekatan ini selaras dengan tradisi muragabah (introspeksi spiritual) dan
muhasabah (evaluasi diri), di mana pemahaman spiritual tumbuh dari kesadaran
reflektif dan pengalaman hidup yang terarah pada makna ketuhanan.

5. Tindak Lanjut dalam Mengembangkan Spiritualitas Santri

Berdasarkan hasil evaluasi, dirancang program tindak lanjut yang
diferensiasi. Santri yang berkembang pesat diberi tanggung jawab sebagai mentor
sebaya untuk juniornya. Sementara yang masih membutuhkan pendampingan,
diberikan program konseling lanjutan seperti terapi zikir. Tindak lanjut yang paling
strategis adalah integrasi nilai-nilai BKI ke dalam kurikulum pesantren secara luas,
mendorong semua ustadz/ustadzah untuk memperkuat konsep resiliensi spiritual
dalam mata pelajaran mereka.

Kebijakan tindak lanjut ini sangat powerful. Melibatkan santri sebagai mentor
sebaya selaras dengan Social Learning Theory, di mana santri junior belajar dari
model yang dapat diamati dan dirasakan lebih dekat.(Bandura & Walters, 1977) Lebih
jauh, integrasi ke dalam kurikulum luas adalah wujud menciptakan positive spiritual
ecology. Lickona dalam konteks pendidikan karakter menyebutnya sebagai “the

Muthmainnah: Jurnal Bimbingan Konseling Islam dan Psikosufistik | 29



Saparwadi & Syafiq | Peranan Bimbingan Konseling Islam dalam Menumbuhkan . . .

whole-school approach”, di mana nilai-nilai tidak diajarkan di ruang hampa,
melainkan dihidupkan oleh seluruh komponen sekolah (Lickona, 2004).

Dalam konteks Islam, ini mewujudkan konsep ta'dib (penanaman adab) yang
menyeluruh, menjadikan pesantren sebagai ekosistem yang aktif memupuk
kecerdasan spiritual. Lebih jauh, integrasi aspek spiritual ke dalam kurikulum luas
merupakan bentuk nyata dari upaya menciptakan positive spiritual ecology suatu
ekosistem pendidikan yang menumbuhkan kesadaran spiritual secara menyeluruh dan
berkelanjutan. Dalam konteks ini, spiritualitas tidak diposisikan sebagai mata
pelajaran terpisah, melainkan diintegrasikan ke dalam seluruh praktik pembelajaran,
budaya sekolah, dan relasi sosial di lingkungan pendidikan. Pendekatan ini berangkat
dari gagasan bahwa perkembangan spiritual bukan hasil indoktrinasi, melainkan
proses sosialisasi nilai yang berkelanjutan, di mana setiap interaksi dan pengalaman
belajar menjadi ruang pembentukan makna. Ekologi spiritual yang positif tercipta
ketika seluruh komponen guru, kurikulum, lingkungan, hingga struktur kelembagaan
bekerja secara sinergis untuk menghadirkan suasana yang kondusif bagi tumbuhnya
kesadaran moral dan spiritual siswa.

KESIMPULAN

Implementasi Bimbingan Konseling Islam (BKI) di Madrasah Aliyah
Darullughah Wadda’wah Pasuruan menunjukkan pendekatan yang holistik dan sistematis
dalam menumbuhkan kecerdasan spiritual siswa. Berbeda dengan konseling
konvensional, BKI mengintegrasikan nilai-nilai Islam sebagai inti proses pendampingan,
di mana setiap masalah siswa—akademik, sosial, maupun keluarga dinaikkan ke level
spiritual dengan merujuk konsep ridha Allah, tawakkal, dan husnuzhan. Program ini
dirancang secara proaktif melalui berbagai strategi, seperti Qur'anic Cognitive
Restructuring, pembentukan halagah (kelompok bimbingan), retreat ibadah, dan
penggunaan Buku Harian Spiritual untuk pemantauan, yang bertujuan membangun
ketahanan mental berbasis agama (religious coping) dan menginternalisasi nilai-nilai
spiritual.

Keberhasilan pendekatan ini terletak pada kemampuannya menciptakan
ekosistem spiritual (positive spiritual ecology) yang mendukung di seluruh lingkungan
madrasah. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai BKI ke dalam kurikulum luas dan
melibatkan seluruh komponen pendidikan, madrasah tidak hanya membimbing individu
tetapi juga membentuk komunitas religius yang saling menguatkan. Evaluasi yang
menggabungkan aspek kuantitatif dan kualitatif memastikan perkembangan spiritual
siswa dapat terukur secara autentik, sementara program tindak lanjut yang diferensiasi,
seperti mentor sebaya dan konseling lanjutan, menjamin keberlanjutan proses pembinaan.
Pada akhirnya, implementasi BKI ini berhasil menjadikan kecerdasan spiritual sebagai
fondasi ketahanan diri dan landasan untuk meraih kesuksesan akademik serta sosial
siswa.

'30 | Muthmainnah, Vol. 1, No. 1, October 2025



Peranan Bimbingan Konseling Islam dalam Menumbuhkan . . . | Saparwadi & Syafiq

DAFTAR PUSTAKA

Abu-Raiya, H., Pargament, K. I., & Krause, N. (2016). Religion as problem, religion as
solution: Religious buffers of the links between religious/spiritual struggles and
well-being/mental health. Quality of Life Research, 25(5), 1265-1274.
https://doi.org/10.1007/s11136-015-1163-8

Bandura, A., & Walters, R. H. (1977). Social learning theory (Vol. 1). Prentice hall
Englewood Cliffs, NJ.
http://www.asecib.ase.ro/mps/Bandura_SocialLearningTheory.pdf

De Jager Meezenbroek, E., Garssen, B., Van Den Berg, M., Van Dierendonck, D., Visser,
A., & Schaufeli, W. B. (2012). Measuring Spirituality as a Universal Human
Experience: A Review of Spirituality Questionnaires. Journal of Religion and
Health, 51(2), 336—354. https://doi.org/10.1007/s10943-010-9376-1

Efendi, A. (2005). Revolusi kecerdasan abad 21. Bandung: Alfabeta.

Fajri, B. (2024). Strategi Menumbuhkan Toleransi Kepada Non-Muslim Pada Keluarga
Mualaf Tionghoa Bangka Belitung.

Fajri, B., & Abdulghani, N. A. (2025). Symbolic Interactionism Between Students and
Caregivers in Pesantren. Al-Jadwa: Jurnal Studi Islam, 5(1), 1-16.

Fajri, B., & Biantoro, O. F. (2023). Nilai-Nilai Sholawat Wahidiyah Dalam
Menumbuhkan Kecerdasan Spiritual Dan Akhlakul Karimah. Jurnal Pendidikan
Islam, 13(1), 72-92. https://doi.org/10.38073/jpi.v13i1.1098

Haque, A. (2004). Psychology from Islamic Perspective: Contributions of Early Muslim
Scholars and Challenges to Contemporary Muslim Psychologists. Journal of
Religion and Health, 43(4), 357-377. https://doi.org/10.1007/s10943-004-4302-z

Hunt, C. (2021). Critical Reflection, Spirituality and Professional Practice. Springer
International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3-030-66591-3

Jannah, N. N., Rahmawati, W. K., Fauziyah, N., & Mamahit, H. C. (2025). The
Effectiveness of WDEP Reality Counseling in Reducing Social Comparison
Among Students. Al-Musyrif: Jurnal Bimbingan Dan Konseling Islam, 8(2), 156—
169. https://doi.org/10.38073/almusyrif.v8i2.3401

Koenig, H. G. (2012). Religion, Spirituality, and Health: The Research and Clinical
Implications. ISRN Psychiatry, 2012, 1-33. https://doi.org/10.5402/2012/278730

Lerner, R. M., Almerigi, J. B., Theokas, C., & Lerner, J. V. (2005). Positive Youth
Development A View of the Issues. The Journal of Early Adolescence, 25(1), 10—
16. https://doi.org/10.1177/0272431604273211

Lickona, T. (2004). Character matters: How to help our children develop good judgment,
integrity, and other  essential virtues. Simon and  Schuster.
https://www.google.com/books?hl=id&Ir=&id=Pz7ZDWAAQBAJ&oi=fnd&pg
=PR1&dq=Lickona,+T.+(2004).+Character+matters:+How-+to+help+our+childr
en+develop+good+judgment,+integrity,+and+other+essential+virtues.+Simon+a
nd+Schuster.&ots=XbtLL2DB0OM&sig=4D1dJbalbJKCFe9INI40G0zgmV70

Mahdian, Z., & Ghaffari, M. (2016). The mediating role of psychological resilience, and
social support on the relationship between spiritual well-being and hope in cancer

Muthmainnah: Jurnal Bimbingan Konseling Islam dan Psikosufistik | 31



Saparwadi & Syafiq | Peranan Bimbingan Konseling Islam dalam Menumbuhkan . . .

patients.  Journal of Fundamentals of Mental Health, 18(3).
https://jfmh.mums.ac.ir/?_action=showPDF&sc=1&article=6873& _ob=4fe351f
a98c8e23aab10273317b045d5&fileName=full_text.pdf

Maktar, A., Mohamed Sidik, M. S., Yahya, F., & Awang, A. (2025). Self-compassion
from an Islamic lens: Fostering mental well-being. Journal of Spirituality in
Mental Health, 1-26. https://doi.org/10.1080/19349637.2025.2473048

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative data analysis: A
methods sourcebook. (No Title). https://cir.nii.ac.jp/crid/1970023484843333791

Rusn, A. I. (1998). Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidikan, Yogyakarta, Pustaka
Pelajar. Suwito, 2004, Filsafat Pendidikan Akhlak Ibn Miskawaih, Yogyakarta,
Belukar.

Sugiyono, D. (2013). Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif dan
R&D. https://digilib.unigres.ac.id/index.php?p=show_detail&id=43

Zinnbauer, B. J., Pargament, K. I., & Scott, A. B. (1999). The emerging meanings of
religiousness and spirituality: Problems and prospects. Journal of Personality,
67(6), 889-919.

Zohar, D., & Marshall, I. (2007). SQ-Kecerdasan spiritual. Mizan Pustaka.
https://www.google.com/books?hl=id&Ir=&id=bfhSGrim7KIC&oi=fnd&pg=P
A3&dg=Zohar,+D.+%26+Marshall,+1.+(2001).+Kecerdasan+Spiritual.+Bandun
g:+Mizan.&ots=n5BgA5SmMNc5&sig=YDFr-INRG1jG6c89pBR8hPtQr-w

'32 | Muthmainnah, Vol. 1, No. 1, October 2025



