
 

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

DOI: 10.38073/batuthah.v4i2.3136  
Available online at: https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah   

p-ISSN: 2986-1691 

e-ISSN: 2985-6477 

 

Copyright © 2025 Muhammad Rizky Shorfana, Ahmad Muhctar Luthfi 

This article is licensed under CC-BY-SA | 149 

Pelestarian Nilai Dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan 

Masjid Menara Kudus Perspektif Pierre Bourdieu 

 
Muhammad Rizky Shorfana,

1
 Ahmad Muhctar Luthfi

2 

1, 2
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

rizkyshorfana@gmail.com,
1
 luthfibae646@gmail.com

2 
 

 

 

Received: 07, 2025. Revised: 08, 2025. Accepted: 08, 2025. Published: 09, 2025 

 

Abstract: 

The Menara Kudus Mosque is a historical site that represents the acculturation of Javanese and 

Islamic culture through its architecture, symbols, and religious practices within it. This study aims to 

examine the preservation of Islamic-Javanese values and symbols embodied in the religious space of 

the Menara Kudus Mosque through the perspective of Pierre Bourdieu. The research employs a 

qualitative method with an ethnographic approach, utilizing observation, in-depth interviews, and 

literature study. The findings reveal that the Menara Kudus Mosque is not merely a place of worship, 

but also a socially meaningful space, where the transmission of Islamic-Javanese values takes place 

through collective rituals, historical narratives, and everyday practices that are repetitive yet 

symbolically charged. The cultural and symbolic capital contained in elements such as the temple-like 

tower, the khoul tradition, the prohibition of slaughtering cows, and the pilgrimage to the tomb of 

Sunan Kudus, demonstrates a form of legitimized power that is socially institutionalized and 

culturally inherited. In this context, the mosque functions as a field of value preservation, where Islam 

is not presented in an exclusive form but is intertwined with local structures of meaning that have 

been internalized within the community’s habitus. This study recommends that local religious spaces 

be reflectively read as living social texts, which not only preserve tradition but also shape religious 

consciousness and cultural identity in ways that remain relevant in addressing contemporary 

challenges. 

Keywords: Cultural Preservation, Islam-Java, Menara Kudus Mosque, Pierre Bourdieu, Religious Symbols 

 

Abstrak: 

Masjid Menara Kudus merupakan situs bersejarah yang merepresentasikan akulturasi budaya Jawa 

dan Islam melalui arsitektur, simbol, serta praktik keagamaan yang berlangsung di dalamnya. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pelestarian nilai dan simbol Islam-Jawa yang terkandung 

dalam ruang keagamaan Masjid Menara Kudus dengan menggunakan perspektif Pierre Bourdieu. 

Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan etnografi, melalui observasi, wawancara 

mendalam, dan studi literatur. Hasil kajian memperlihatkan bahwa Masjid Menara Kudus bukan 

hanya situs ibadah, melainkan juga ruang sosial yang sarat makna, tempat berlangsungnya pewarisan 

nilai-nilai Islam-Jawa melalui ritus kolektif, narasi historis, dan praktik keseharian yang bersifat 

repetitif namun bermuatan simbolik. Modal budaya dan simbolik yang terkandung dalam elemen-

elemen seperti menara bergaya candi, tradisi khoul, larangan menyembelih sapi, dan ziarah makam 

Sunan Kudus, menunjukkan adanya kekuatan legitimasi yang dilembagakan secara sosial dan 

diwariskan secara kultural. Dalam konteks tersebut, masjid ini berfungsi sebagai medan pelestarian 

nilai, tempat di mana keislaman tidak dihadirkan dalam bentuk eksklusif, melainkan menyatu dengan 

struktur makna lokal yang telah terinternalisasi dalam habitus masyarakat. Kajian ini 

merekomendasikan agar ruang-ruang keagamaan lokal dibaca secara reflektif sebagai teks sosial yang 

hidup, yang tidak hanya memelihara tradisi, tetapi juga membentuk kesadaran religius dan identitas 

kultural yang relevan dalam menjawab tantangan zaman. 

Kata Kunci: Pelestarian Budaya, Islam-Jawa, Masjid Menara Kudus, Pierre Bourdieu, Simbol Keagamaan 

 

 

 

 

mailto:rizkyshorfana@gmail.com
mailto:luthfibae646@gmail.com


Shorfana & Ahmad  

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   150 

PENDAHULUAN 

Masuknya agama Islam ke Indonesia tidak serta-merta membawa perubahan 

menyeluruh terhadap seluruh aspek kehidupan masyarakat lokal. Islam tidak hadir dengan 

cara memaksakan seluruh ajarannya untuk diterapkan secara utuh, melainkan menyatu secara 

perlahan melalui proses akulturasi dengan nilai-nilai budaya yang telah lebih dahulu hidup 

dalam masyarakat.
1
 Pendekatan ini membuat Islam lebih mudah diterima karena tidak 

meniadakan identitas kultural yang telah mapan, melainkan memberikan ruang bagi 

transformasi yang bersifat harmonis antara ajaran agama dan tradisi lokal.
2
 Salah satu bentuk 

nyata dari proses akulturasi tersebut dapat dilihat pada Masjid Menara Kudus, yang 

mencerminkan perpaduan antara nilai-nilai Islam dengan unsur budaya lokal, terutama 

warisan arsitektur dan simbolisme Hindu-Buddha.
3
 

Integrasi antara nilai-nilai keislaman dan budaya lokal yang terdapat pada arsitektur dan 

simbolisme Masjid Menara Kudus merepresentasikan lahirnya praktik keagamaan yang 

berpadu dari dua sistem nilai tersebut. Wujud fisik masjid yang mengadopsi bentuk bangunan 

candi, penggunaan batu bata merah, serta ornamen-ornamen khas Hindu-Buddha bukan 

sekadar warisan arsitektural, melainkan simbol atas proses dakwah yang dialogis dan 

akomodatif.
4
 Melalui pendekatan kultural ini, ajaran Islam diperkenalkan kepada masyarakat 

tanpa menyingkirkan identitas lama mereka, melainkan menyerap dan mengislamkannya 

secara bertahap. Hasil dari proses ini tidak hanya tampak pada struktur bangunan, tetapi juga 

tercermin dalam praktik sosial keagamaan seperti tradisi selametan, ziarah wali, atau 

pembacaan doa dengan iringan gamelan, yang merupakan bentuk ekspresi religius hasil 

sintesis antara Islam dan budaya lokal.
5
 Dalam konteks tersebut, Masjid Menara Kudus 

menjadi ruang keagamaan yang menyimpan simbol-simbol kultural dan religius yang terus 

direproduksi melalui kebiasaan, keyakinan, dan praktik sosial masyarakatnya. Oleh karena 

itu, penelitian ini akan mengkaji bagaimana pelestarian nilai dan simbol Islam-Jawa 

berlangsung di Masjid Menara Kudus melalui analisis atas habitus dan modal budaya yang 

membentuk ruang keagamaan tersebut. 

Selama ini, kajian tentang Masjid Menara Kudus umumnya masih berfokus pada tiga 

aspek utama, yaitu sejarah pembangunan masjid, proses akulturasi antara budaya lokal dan 

ajaran Islam, serta analisis terhadap simbol-simbol budaya dan keagamaan yang melekat pada 

bangunan tersebut. Beragam studi telah mengulas asal-usul masjid, peran penting Sunan 

Kudus dalam penyebaran Islam di Jawa,
6
 serta bentuk akulturasi yang tampak jelas dalam 

                                                                        
1
 Angelina Seplianti Syarifuddin, Sani Safitri, Suratmi, Suratmi, Umi Chotimah, Rani Oktapiani, Jejak 

Awal Islam Di Nusantara: Sejarah Masuknya Agama Dan Kebudayaan Islam, ed. Ardatia Murty, 1st ed. 

(Palembang: Bening: Media Publishing, 2024). 
2
 Ansari Ansari, ―Islam Nusantara: Keanekaragaman Budaya Dan Tradisi,‖ Lisan Al-Haa: Jurnal 

Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan 18, no. 2 (2024): 226–47, 

https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v18i2.226-247. 
3
 Limyah Al-Amri and Muhammad Haramain, ―Akulturasi Islam Dalam Budaya Lokal,‖ Kuriositas: 

Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 10, no. 2 (2017): 87–100, https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594. 
4
 Nuril Maulidya Ruhilla et al., ―Sejarah Arsitektur Islam Terhadap Arsitektur Hindu Pada Bangunan 

Masjid Menara Kudus,‖ Mozaik : Journal of Art and Architecture 1, no. 2 (2023): 75–88, 

https://doi.org/10.55210/SVZZ3006. 
5
 Muhammad Rizky Shorfana, Ahmad Muhctar Luthfi, ―Peran Sosial Masjid Menara Kudus Sebagai 

Pusat Keagamaan Dan Budaya Lokal Di Kudus‖ 3, no. 3 (2025): 70–96. 
6
 M Mas’ udi, ―Genealogi Walisongo: Humanisasi Strategi Dakwah Sunan Kudus,‖ Addin 8, no. 2 

(2014): 223–44. 



Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus . . . 

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   151 

arsitekturnya, seperti menara bergaya candi, penggunaan batu bata merah, dan ornamen khas 

Hindu-Buddha.
7
 Studi lainnya juga menyoroti simbol-simbol tersebut sebagai representasi 

dari strategi dakwah Islam yang bersifat akomodatif terhadap budaya setempat.
8
 Meski 

begitu, pendekatan semacam ini umumnya berhenti pada tataran visual atau historis, dan 

belum banyak yang mengkaji bagaimana simbol-simbol tersebut terus dihidupkan dalam 

praktik sosial dan keagamaan masyarakat. Padahal, simbol bukan sekadar benda mati yang 

terpampang di ruang fisik, melainkan bagian dari kehidupan sosial yang terus direproduksi 

melalui kebiasaan, keyakinan, dan pola hidup yang diwariskan dari generasi ke generasi. 

Berdasarkan eksplorasi terhadap kajian-kajian terdahulu dapat dilihat bahwa kajian 

mengenai pelestarian nilai dan simbol Islam-Jawa dalam ruang otoritas keagamaan menjadi 

penting untuk dilihat kembali. Karena, pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang lebih 

mendalam terhadap dinamika sosial-keagamaan di Masjid Menara Kudus, tidak hanya 

sebagai situs sejarah atau warisan budaya, tetapi juga sebagai ruang simbolik tempat 

berlangsungnya praktik keagamaan yang dipengaruhi oleh habitus dan modal budaya 

masyarakat.
9
 Dengan menyoroti bagaimana simbol-simbol keislaman dan tradisi lokal terus 

dilestarikan dan direproduksi dalam kehidupan sehari-hari, penelitian ini bertujuan untuk 

mengungkap cara kerja kekuatan simbolik Islam-Jawa yang hidup dan berpengaruh dalam 

membentuk struktur sosial serta otoritas keagamaan di lingkungan masjid tersebut. 

Masjid Menara Kudus tidak hanya dikenal karena arsitektur menaranya yang 

menyerupai candi, tetapi juga karena menjadi pusat kegiatan sosial keagamaan masyarakat. 

Berbagai tradisi seperti khoul Sunan Kudus, larangan menyembelih sapi, ziarah ke makam 

wali, serta selametan dan pembacaan kitab maulid merupakan praktik kolektif yang mengikat 

masyarakat dalam ritme kehidupan religius sekaligus kultural. Kegiatan-kegiatan sosial 

tersebut memperlihatkan bagaimana simbol Islam-Jawa tidak berhenti pada tataran artefak, 

melainkan hidup melalui interaksi, kebiasaan, dan mekanisme pewarisan nilai. Dengan 

demikian, Masjid Menara Kudus berfungsi sebagai ruang keagamaan yang juga arena sosial, 

tempat masyarakat mengonstruksi, mengukuhkan, dan mewariskan identitas Islam-Jawa 

secara kolektif.
10

 

Kemenarikan penelitian ini terletak pada analisis kegiatan sosial di sekitar Masjid 

Menara Kudus dengan menggunakan perspektif Pierre Bourdieu. Melalui konsep modal 

budaya, modal simbolik, praktik sosial, dan doxa, penelitian ini bertujuan mengungkap 

bagaimana aktivitas keagamaan sehari-hari masyarakat tidak sekadar ibadah, tetapi juga 

strategi sosial untuk mempertahankan legitimasi kultural dan religius.
11

 Tujuan utama 

penelitian ini adalah menunjukkan bahwa simbol-simbol Islam-Jawa direkonstruksi dan terus 

hidup melalui partisipasi sosial, bukan semata melalui warisan fisik atau narasi sejarah. 

                                                                        
7
 Maulidya Ruhilla et al., ―Sejarah Arsitektur Islam Terhadap Arsitektur Hindu Pada Bangunan Masjid 

Menara Kudus.‖ 
8
 Aufa Fasih Azzaki et al., ―Akulturasi Budaya Masjid Menara Kudus Ditinjau Dari Makna Dan Simbol,‖ 

Prosiding Simposium Nasional Rekayasa Aplikasi Perancangan Dan Industri XX 2021, 2021, 9–15. 
9
 Anthony King, ―Thinking With Bourdieu Against Bourdieu : A ’ Practical ’ Critique of the Habitus,‖ 

American Sociological Association 18, no. 3 (2016): 417–33. 
10

 Moh Rosyid, ―Kawasan Kauman Menara Kudus Sebagai Cagar Budaya Islam: Catatan Terhadap 

Kebijakan Pemerintah Kabupaten Kudus,‖ PURBAWIDYA: Jurnal Penelitian Dan Pengembangan Arkeologi 7, 

no. 1 (2018): 89, https://doi.org/10.24164/pw.v7i1.253. 
11

 Dan O Hara, ―Capitalism and Culture : Bourdieu ’ s Field Theory,‖ Universitätsverlag Winter Gmbh 

45, no. 1 (2000): 43–53. 



Shorfana & Ahmad  

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   152 

Dengan cara ini, Masjid Menara Kudus dapat dipahami sebagai ruang sosial dinamis yang 

memproduksi identitas kolektif dan kesadaran keagamaan masyarakat pesisir Jawa secara 

berkelanjutan. 

 

METODE PENELITIAN 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan dan 

etnografi. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menangkap dan menelaah makna-

makna simbolik yang bersifat kontekstual, historis, dan kultural, terutama yang berkaitan 

dengan praktik keagamaan dan representasi budaya masyarakat sekitar Masjid Menara 

Kudus.
12

 Sementara itu, metode studi kepustakaan digunakan untuk menghimpun dan 

menelaah berbagai sumber literatur yang relevan, baik berupa buku, artikel jurnal, dokumen 

akademik, maupun tulisan-tulisan sejarah yang membahas perkembangan Islam di Jawa, 

bentuk akulturasi budaya, dan simbolisme keagamaan.
13

 Sedangkan etnografi dipilih karena 

penelitian berfokus pada pemaknaan, simbol, serta praktik sosial keagamaan yang 

terinternalisasi dalam ruang keagamaan Masjid Menara Kudus. Penggunaan pendekatan ini 

memungkinkan penelitian untuk membangun argumentasi yang bersifat interpretatif serta 

bersandar pada pembacaan kritis terhadap teks dan narasi yang telah diproduksi dalam 

berbagai kajian terdahulu. 

Dalam kajian ini, teori sosial Pierre Bourdieu digunakan sebagai lensa analitis utama 

untuk membedah proses praktik simbolik Islam-Jawa di Masjid Menara Kudus. Empat 

konsep utama dari Bourdieu yang digunakan meliputi habitus, modal, arena, dan doxa.
14

 

Habitus membantu memahami bagaimana pola pikir, disposisi, dan praktik keagamaan 

masyarakat terbentuk secara historis dan sosial. Modal, khususnya modal budaya dan 

simbolik, dipahami sebagai sumber daya yang dimiliki Masjid Menara Kudus dalam bentuk 

arsitektur, tradisi ziarah, dan simbol-simbol lokal yang diinterpretasikan secara religius. 

Arena merujuk pada ruang sosial keagamaan di mana berbagai aktor berinteraksi dan 

berkompetisi dalam menentukan makna dan otoritas simbolik. Adapun doxa menjelaskan 

sistem keyakinan dan nilai-nilai yang diterima begitu saja sebagai sesuatu yang sah dan tak 

terbantahkan dalam praktik keberagamaan masyarakat. Dengan menggunakan kerangka 

teoritik ini, kajian ini berupaya mengungkap bagaimana simbol-simbol Islam-Jawa tidak 

hanya bertahan sebagai warisan visual, tetapi terus hidup dan berfungsi dalam dinamika 

sosial dan kultural masyarakat di sekitar Masjid Menara Kudus.
15

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Masjid Menara Kudus sebagai Arena Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa 

Masjid Menara Kudus merupakan tempat ibadah yang didirikan oleh Ja’far Shadiq 

sekitar tahun 1549 M,
16

 tokoh yang lebih dikenal oleh masyarakat sebagai Sunan Kudus. 
                                                                        

12
 Eri Barlian, ―Metodologi Penelitian Kualitatif & Kuantitatif,‖ Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 

(2019): 1–14. 
13

 Amir Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, Teoretis, 

Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian, ed. ---- (Malang: Literasi Nusantara Abadi, 2020). 
14

 Pierre Bourdieu, Science Of Science And Reflexivity, 1st ed. (Cambridge: Polity Prees, 2004). 
15

 Pedro S. Hurtado, ―Assessing the Use of Bourdieu’s Key Concepts in the Strategy-as-Practice Field,‖ 

Competitiveness Review 20, no. 1 (2010): 52–61, https://doi.org/10.1108/10595421011019975. 
16

 Heri Hermanto and Usria Masfufah, ―Bentuk Dan Makna Ornamen Lawang Kembar Masjid Menara 

Kudus,‖ Jurnal Ilmiah Arsitektur 13, no. 1 (2023): 117–25, https://doi.org/10.32699/jiars.v13i1.5127. 



Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus . . . 

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   153 

Masjid ini memiliki kekhasan tersendiri karena arsitekturnya berbeda dari masjid-masjid lain 

yang umumnya mengadopsi gaya Timur Tengah. Tetapi, justru yang tampak mencolok dari 

Masjid Menara Kudus adalah perpaduan antara budaya lokal, khususnya unsur-unsur 

arsitektur bercorak Hindu, dengan nilai-nilai keislaman yang dihadirkan secara harmonis.
17

 

Perpaduan ini terlihat, misalnya, pada bentuk menaranya yang menyerupai bangunan candi, 

penggunaan batu bata merah, serta ornamen-ornamen khas Jawa kuno yang dikombinasikan 

dengan fungsi dan makna simbolik Islam. Keunikan ini menjadikan Masjid Menara Kudus 

bukan hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai simbol penting dari proses akulturasi 

budaya dan strategi dakwah Islam yang adaptif terhadap konteks lokal masyarakat Jawa.
18

 

Mengutip dari penelitian yang dilakukan oleh Rosyid dan Lina, setiap bagian bangunan 

di Masjid Menara Kudus memiliki makna dan fungsi tersendiri yang mencerminkan strategi 

dakwah yang cerdas pada masa itu. Misalnya, bentuk menara yang menyerupai candi tidak 

hanya berfungsi sebagai elemen struktural, tetapi juga sebagai lambang keterhubungan antara 

tradisi spiritual lokal dan nilai-nilai keislaman. Elemen arsitektural lainnya, seperti 

penggunaan batu bata merah dan ornamen khas Jawa, dirancang untuk mengekspresikan 

keselarasan antara estetika lokal dan simbolisme Islam. Hal tersebut menunjukkan bahwa 

setiap elemen bangunan tidak sekadar sebagai hasil seni, melainkan sebagai medium 

komunikasi yang mendalam mengenai keberadaan dan penyebaran ajaran Islam yang telah 

akulturatif dengan budaya setempat.
19

 

Lebih lanjut, penelitian Rosyid dan Lina menyoroti keberadaan makam Sunan Kudus 

dalam kompleks masjid sebagai komponen vital yang memberikan dimensi historis dan 

spiritual. Makam tersebut bukan hanya simbol penghormatan kepada pendiri masjid, tetapi 

juga menjadi pusat aktivitas keagamaan seperti ziarah yang memperkuat otoritas simbolik 

dan spiritual bagi masyarakat. Integrasi antara nilai keislaman dan budaya lokal melalui 

elemen-elemen arsitektural ini menggambarkan upaya dakwah yang tidak memaksakan, 

melainkan mengakomodasi identitas lokal demi penerimaan yang lebih luas. Dengan 

demikian, setiap komponen dalam Masjid Menara Kudus bersama-sama membentuk ruang 

keagamaan yang hidup, di mana proses pelestarian nilai dan simbolik Islam-Jawa terus 

dijalankan melalui praktik sosial dan ritual yang diwariskan dari generasi ke generasi.
20

 

Dengan melihat keseluruhan bentuk arsitektur, simbol, hingga aktivitas keagamaan 

yang berlangsung di dalamnya, Masjid Menara Kudus sejatinya tidak dapat dipahami hanya 

sebagai tempat ibadah atau sekadar simbol integrasi antara budaya lokal dan nilai-nilai 

keislaman. Lebih dari itu, masjid ini merupakan sebuah arena kultural dan religius yang 

secara terus-menerus mereproduksi nilai-nilai Islam-Jawa melalui simbol, praktik, dan 

kepercayaan yang dihidupi oleh masyarakat sekitarnya. Dalam arena tersebut, nilai-nilai lama 

tidak dihapus, tetapi diberi makna baru yang selaras dengan ajaran Islam, sehingga tercipta 

bentuk keberagamaan yang khas dan adaptif. Oleh karena itu, Masjid Menara Kudus menjadi 
                                                                        

17
 Devia Nanda Salsabila, ―Ikonografi Arsitektur Dan Interior Masjid Al-Aqsa Menara Kudus,‖ Jurnal 

Vastukara: Jurnal Desain Interior, Budaya, Dan Lingkungan Terbangun 4, no. 1 (2024): 57–67, 

https://doi.org/10.59997/vastukara.v4i1.2783. 
18

 Maulidya Ruhilla et al., ―Sejarah Arsitektur Islam Terhadap Arsitektur Hindu Pada Bangunan Masjid 

Menara Kudus.‖ 
19

 Moh Rosyid, ―Mempertahankan Tradisi: Studi Budaya Di Kampung Kauman Menara Kudus,‖ 

Patanjala : Jurnal Penelitian Sejarah Dan Budaya 11, no. 2 (2019): 297, 

https://doi.org/10.30959/patanjala.v11i2.516. 
20

 Rosyid. 



Shorfana & Ahmad  

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   154 

ruang dinamis tempat berlangsungnya transformasi budaya dan religius secara simultan, di 

mana proses pewarisan simbolik terus berlanjut dari generasi ke generasi melalui perpaduan 

antara struktur bangunan, tradisi ritual, dan cara hidup masyarakat yang terbentuk oleh 

habitus Islam-Jawa.
21

 

Habitus Kolektif Masyarakat Sekitar Masjid Menara Kudus   

Untuk memahami bagaimana simbol-simbol Islam Jawa terus hidup dan memainkan 

peran dalam praktik keagamaan di Masjid Menara Kudus, penting untuk menelusuri 

bagaimana habitus kolektif masyarakat Kauman terbentuk dan dijalankan. Dalam pandangan 

Pierre Bourdieu, habitus merupakan sistem disposisi yang tertanam melalui pengalaman 

historis dan sosial, yang secara tidak disadari membentuk pola berpikir, merasakan, dan 

bertindak suatu kelompok.
22

 Dalam konteks masyarakat Kauman, habitus ini tidak lahir 

dalam ruang kosong, melainkan tumbuh dari interaksi yang panjang antara nilai-nilai Islam 

dengan kebudayaan lokal, serta pengalaman hidup kolektif yang terikat erat dengan 

keberadaan Masjid al-Aqsha, makam Sunan Kudus, dan berbagai simbol serta ritus 

keagamaan yang menyertainya. Sejumlah tradisi seperti peringatan khoul, larangan 

menyembelih sapi, penggunaan kain luwur, pembacaan kitab maulid, hingga praktik ziarah, 

menjadi penanda penting dari bagaimana struktur nilai ini dipraktikkan, diwariskan, dan terus 

dilestarikan dari generasi ke generasi.
23

 

Salah satu wujud paling menonjol dari habitus kolektif tersebut tampak dalam 

pelaksanaan khoul Sunan Kudus yang berlangsung setiap tahun. Tradisi ini tidak sekadar 

menjadi peringatan terhadap sosok wali, tetapi juga menjadi ruang sosial dan spiritual yang 

memperkuat kohesi masyarakat.
24

 Dalam momen ini, berbagai aktivitas religius seperti 

pembacaan doa, pengajian, dan tahlilan dilakukan secara bersama-sama, menandakan bahwa 

khoul telah menyatu dalam ritme hidup masyarakat dan tidak dipahami semata sebagai ritual 

seremonial. Praktik ini menggambarkan bahwa keberagamaan masyarakat tidak berdiri di 

atas dasar perintah formal, tetapi tumbuh dari kebiasaan yang dijalani secara alami dan 

diterima sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari. Dari sini tampak bahwa habitus bekerja 

melalui pengulangan praktik yang dianggap wajar, dan dari sanalah nilai-nilai simbolik 

Islam-Jawa terus dilestarikan.
25

 

Kebiasaan kolektif lainnya yang memperkuat corak khas habitus masyarakat Kudus 

adalah larangan menyembelih sapi, yang dilandasi oleh semangat toleransi dalam dakwah 

Sunan Kudus kepada umat Hindu. Walaupun tidak diwajibkan secara syariat, masyarakat 

tetap mematuhi larangan ini sebagai bentuk penghormatan terhadap tradisi dan sejarah lokal. 

Sikap ini memperlihatkan bagaimana ajaran Islam yang mereka percayai berkembang dalam 

dialog dengan lingkungan sosial, dan bukan dalam bentuk yang kaku atau menutup diri. Di 

sinilah habitus bekerja bukan dalam bentuk kesadaran ideologis yang eksplisit, melainkan 

dalam bentuk kebiasaan yang terus dijalani, diwariskan, dan dianggap bagian tidak 

                                                                        
21

 Jeremy Ahearne and John Speller, ―Introduction: Bourdieu and the Literary Field,‖ Edinburgh 

University Press 35, no. 1 (2012): 1–9, https://doi.org/10.3366/para.2012.0038. 
22

 Mariano Croce, ―The Habitus and the Critique of the Present : A Wittgensteinian Reading of Bourdieu 

’ s Social Theory,‖ American Sociological Association 33, no. 4 (2015): 327–46. 
23

 Rosyid, ―Mempertahankan Tradisi: Studi Budaya Di Kampung Kauman Menara Kudus.‖ 
24

 Ulin Nuha, ―Tradisi Ritual Buka Luwur (Sebuah Media Nilai-Nilai Dan Sosial Masyarakat Kudus,‖ 

Jurnal SMaRT V 2, no. 1 (2016). 
25

 (Rosyid, 2019) 



Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus . . . 

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   155 

terpisahkan dari identitas religius mereka. Larangan menyembelih sapi menjadi cerminan 

bahwa keberagamaan mereka dibentuk tidak hanya oleh teks keagamaan, tetapi juga oleh 

etika sosial yang merawat harmoni lintas budaya.
26

 

Praktik keberagamaan yang dijalankan masyarakat Kauman juga terwujud dalam tradisi 

penggunaan kain luwur pada makam dan pembacaan kitab maulid seperti Barzanji dan 

Simtud Duror dalam berbagai perayaan keagamaan. Kain luwur tidak hanya sekadar 

pelengkap visual, tetapi simbol kesucian dan penghormatan yang memperkuat kesan sakral 

pada ruang makam. Begitu pula pembacaan kitab-kitab pujian terhadap Nabi Muhammad 

bukan hanya bentuk ekspresi spiritual, melainkan juga menunjukkan bagaimana estetika 

budaya dan kecintaan terhadap Nabi dirangkai dalam satu kesatuan praktik yang mengakar. 

Tradisi ini menunjukkan bahwa habitus masyarakat terwujud dalam bentuk-bentuk simbolik 

yang tidak hanya menyentuh aspek spiritual, tetapi juga mencerminkan kehalusan rasa, 

kearifan tradisi, dan kesinambungan antara Islam dan budaya Jawa. Seluruh ekspresi tersebut 

terus hidup dalam ruang sosial Masjid Menara Kudus sebagai bagian dari kebiasaan yang 

diwariskan dan diterima sebagai hal yang wajar.
27

 

Semua praktik tersebut berpuncak dalam ritual ziarah ke makam Sunan Kudus, yang 

menjadi simpul spiritual dan simbolik dari keberagamaan masyarakat Kauman.
28

 Ziarah 

bukan hanya menunjukkan penghormatan terhadap tokoh wali, tetapi juga menjadi sarana 

pertautan antara masa lalu, keyakinan kolektif, dan legitimasi religius yang terus diperbarui 

melalui tindakan sosial. Makam Sunan Kudus tidak hanya menjadi tempat peristirahatan 

tokoh karismatik, tetapi juga ruang simbolik yang memuat modal spiritual, budaya, dan sosial 

dalam satu kesatuan yang utuh. Melalui ziarah yang dilakukan secara kolektif dan berulang, 

masyarakat menegaskan kembali keterhubungan mereka dengan nilai-nilai Islam-Jawa, 

sekaligus memperkuat struktur habitus yang telah membentuk cara mereka beragama. Dalam 

kerangka ini, simbol tidak berdiri sendiri, tetapi terus dihidupkan oleh kebiasaan yang 

mengakar dalam kehidupan bersama, menjadikan Masjid Menara Kudus tidak hanya sebagai 

tempat ibadah, tetapi sebagai ruang hidup bagi warisan Islam yang telah membumi dalam 

budaya lokal.
29

 

Sejarah dan Arsitektur Masjid Menara Kudus Sebagai Modal Simbolik dan Budaya 

Dalam konteks Masjid Menara Kudus, modal budaya hadir dalam bentuk pengetahuan 

keislaman yang menyatu dengan tradisi lokal serta pemahaman sejarah Walisongo. 

Pengetahuan ini tidak hanya terbatas pada aspek tekstual ajaran Islam, tetapi juga merangkul 

bentuk ekspresi budaya seperti upacara, arsitektur, dan praktik sosial yang diwariskan dari 

generasi ke generasi. Masyarakat sekitar Masjid Menara Kudus menginternalisasi 

pemahaman Islam melalui narasi sejarah lokal yang mengangkat peran Sunan Kudus sebagai 

figur sentral dalam penyebaran Islam di tanah Jawa. Pemahaman ini menjadi bagian dari 

modal budaya karena ia mentransmisikan nilai, norma, dan panduan hidup yang dihayati 

secara kolektif dan berulang kali. Dalam praktiknya, bentuk modal budaya ini menjadi sarana 

                                                                        
26

 (Rosyid, 2019) 
27

 Arif Friyadi, ―Tradisi Buka Luwur : Potret Living Hadis,‖ Nabawi Journal of Hadith Studies 3, no. 

September (2022): 122–41, https://doi.org/https://doi.org/10.55987/njhs.v3i1.67. 
28

 Endah Sri Hartatik, ―Tradisi Ziarah Di Jawa Tengah,‖ Sabda : Jurnal Kajian Kebudayaan 6, no. 1 

(2011): 12, https://doi.org/10.14710/sabda.v6i1.13280. 
29

 (Rosyid, 2019) 



Shorfana & Ahmad  

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   156 

untuk menghubungkan masa lalu spiritual dengan praktik religius kontemporer.
30

 

Tradisi lokal, seperti larangan menyembelih sapi atau penggunaan arsitektur candi pada 

struktur masjid, menjadi ekspresi konkret dari modal budaya yang khas Islam-Jawa. Hal ini 

tidak hanya menunjukkan adaptasi, tetapi juga resistensi terhadap dominasi budaya luar yang 

bersifat hegemonik. Modal budaya tersebut membentuk identitas komunal yang unik, yang 

tidak sepenuhnya dapat dipahami melalui kacamata Islam normatif semata. Tradisi dan 

praktik lokal ini menyimpan simbol-simbol keagamaan yang merujuk pada makna-makna 

historis dan spiritual tertentu, dan karena itu menjadi bagian dari struktur simbolik dalam 

masyarakat. Modal budaya ini diperoleh melalui sosialisasi dalam keluarga, komunitas, dan 

ruang keagamaan seperti Masjid Menara Kudus itu sendiri.
31

 

Sementara itu, modal simbolik dalam konteks ini tampak dalam status kesucian yang 

dilekatkan pada masjid dan tokoh-tokoh Walisongo. Status tersebut tidak hanya memberi 

nilai spiritual, tetapi juga melegitimasi praktik-praktik keagamaan yang berlangsung di 

sekitarnya. Keberadaan makam Sunan Kudus, misalnya, menjadi sumber otoritas simbolik 

yang mengalir dalam bentuk penghormatan dan ziarah. Modal simbolik ini bekerja sebagai 

bentuk pengakuan sosial atas nilai-nilai religius yang terinstitusionalisasi dalam ruang sakral. 

Kesucian yang dikonstruksi secara sosial ini bukan hanya bersifat spiritual, melainkan juga 

berdimensi politik-kultural, karena menjadi alat dalam mempertahankan posisi tawar 

komunitas dalam struktur sosial yang lebih luas.
32

 

Warisan wali yang terus dijaga dan dipraktikkan menjadi bagian dari legitimasi adat. 

Modal simbolik beroperasi dalam dimensi yang lebih subtil dibandingkan modal ekonomi 

atau sosial, tetapi daya pengaruhnya sangat kuat. Ia menciptakan rasa hormat, kepercayaan, 

dan penerimaan terhadap sistem nilai yang dijalankan dalam ruang keagamaan tersebut. 

Dengan demikian, modal simbolik yang berakar pada warisan wali membentuk struktur 

legitimasi yang tidak mudah digugat. Dalam hal ini, Masjid Menara Kudus menjadi pusat 

orbit simbolik yang mereproduksi nilai-nilai tradisional dalam bentuk yang disakralkan.
33

 

Proses konversi modal menjadi hal penting untuk memahami dinamika sosial di sekitar 

Masjid Menara Kudus. Modal budaya yang dimiliki seseorang, misalnya pengetahuan 

mendalam tentang sejarah Islam-Jawa, dapat dikonversi menjadi modal simbolik ketika ia 

menjadi narasumber, pemimpin komunitas, atau penjaga tradisi. Konversi ini juga terjadi 

dalam bentuk penghormatan sosial, kepercayaan, dan bahkan pengaruh dalam pengambilan 

keputusan komunitas. Dalam hal ini, Bourdieu menunjukkan bahwa modal-modal ini tidak 

berdiri sendiri, melainkan saling bertaut dan dapat dialihkan tergantung konteks sosial dan 

pengakuan kolektif. 

Struktur sosial masyarakat Islam-Jawa tidaklah statis, ia dibentuk melalui pertukaran 

dan transformasi modal yang terus berlangsung. Modal budaya dan simbolik menjadi 

instrumen penting dalam mempertahankan keberlangsungan identitas kolektif dan legitimasi 
                                                                        

30
 Mas’udi, ―Genealogi Petilasan Sunan Kudus: Representasi Masjid Wali Sebagai Ruang Dakwah Sunan 

Kudus Di Desa Jepang, Mejobo, Kudus,‖ Jurnal Dakwah 14, no. 1 (2013): 79–102, 

https://doi.org/10.14421/JD.2013.14104. 
31

 Maulidya Ruhilla et al., ―Sejarah Arsitektur Islam Terhadap Arsitektur Hindu Pada Bangunan Masjid 

Menara Kudus.‖ 
32

 Bayu Tri Cahya et al., ―Urgensi Halal Tourism Makam Sunan Kudus Untuk Pertumbuhan Ekonomi 

Masyarakat,‖ Al-Masharif: Jurnal Ilmu Ekonomi Dan Keislaman 8, no. 1 (2020): 19–36, 

https://doi.org/10.24952/masharif.v8i1.2586. 
33

 Azzaki et al., ―Akulturasi Budaya Masjid Menara Kudus Ditinjau Dari Makna Dan Simbol.‖ 



Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus . . . 

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   157 

religius. Dalam konteks Masjid Menara Kudus, kedua modal ini dilestarikan melalui praktik 

keseharian, ritual keagamaan, dan narasi sejarah yang diwariskan secara turun-temurun. 

Transformasi modal tidak hanya memperkuat posisi individu atau kelompok dalam 

masyarakat, tetapi juga memastikan kontinuitas tradisi Islam-Jawa dalam wajah yang dinamis 

dan kontekstual. 

Doxa dan Sakralisasi Budaya Lokal 

Setelah membahas bagaimana habitus kolektif masyarakat sekitar Masjid Menara 

Kudus terbentuk dan dijalankan melalui praktik-praktik keberagamaan yang telah mengakar, 

penting untuk meninjau bagaimana kebiasaan tersebut melahirkan bentuk keyakinan yang 

diterima tanpa perlu dipertanyakan secara sadar. Dalam teori Pierre Bourdieu, kondisi ini 

disebut sebagai doxa, yakni seperangkat nilai dan praktik yang telah begitu melekat dalam 

struktur sosial sehingga dianggap alamiah. Dalam konteks Masjid Menara Kudus, berbagai 

praktik seperti ziarah ke makam Sunan Kudus, larangan menyembelih sapi, penghormatan 

terhadap bentuk arsitektur masjid yang menyerupai candi, penggunaan kain luwur dalam 

ritual, hingga pembacaan kitab maulid merupakan contoh konkret dari doxa yang hidup 

dalam keseharian masyarakat. Semua bentuk praktik ini tidak dipandang sebagai hasil 

konstruksi sosial atau budaya, melainkan sebagai bagian sah dari ajaran Islam yang diwarisi. 

Masyarakat menjalaninya bukan karena diwajibkan secara eksplisit oleh teks-teks 

keagamaan, tetapi karena mereka telah tumbuh dalam lingkungan yang membentuk 

keyakinan tersebut sebagai sesuatu yang sudah seharusnya demikian. Dengan kata lain, doxa 

di Masjid Menara Kudus tidak dapat dilepaskan dari habitus kolektif yang secara terus-

menerus mereproduksi cara berpikir dan merasa terhadap simbol-simbol religius dan 

budaya.
34

 

Doxa tersebut terus hidup dan diperkuat melalui ruang sosial di mana masyarakat 

berinteraksi dan menjalankan kehidupan keagamaannya, yaitu arena Masjid Menara Kudus 

itu sendiri. Arena ini menjadi tempat berlangsungnya berbagai praktik religius yang telah 

diinternalisasi oleh habitus masyarakat, sekaligus menjadi medium di mana makna-makna 

simbolik terus dikelola dan dipertahankan. Dalam setiap kegiatan seperti pengajian, khoul, 

ziarah, atau selametan, masyarakat tidak sekadar menjalankan rutinitas ibadah, tetapi juga 

secara tidak langsung memperbarui dan mengafirmasi sistem nilai yang telah mereka terima 

sejak lama. Arena ini bukanlah ruang yang netral, melainkan medan sosial yang diisi oleh 

aktor-aktor dengan berbagai posisi dan modal, di mana simbol-simbol Islam-Jawa 

dipertarungkan namun juga dikonsensuskan. Dalam konteks ini, tokoh agama, juru kunci 

makam, dan keturunan Sunan Kudus memiliki posisi simbolik yang kuat karena dianggap 

memiliki otoritas dalam menjaga, menafsirkan, dan meneruskan tradisi. Melalui interaksi 

sosial di dalam arena ini, doxa tidak hanya diwariskan tetapi juga diperkuat melalui 

pengakuan kolektif yang terus diperbarui. 

Keberlangsungan doxa dan otoritas simbolik tersebut sangat bergantung pada modal 

budaya dan simbolik yang dimiliki oleh situs Masjid Menara Kudus serta para aktor yang 

terlibat di dalamnya. Bangunan masjid yang menyerupai struktur candi, keberadaan makam 

yang dihormati, dan narasi sejarah Sunan Kudus sebagai wali penyebar Islam merupakan 

bentuk modal simbolik yang memiliki kekuatan legitimasi tinggi di mata masyarakat. Modal 
                                                                        

34
 Elly Prihasti Wuriyani, ―Mengenalkan Pemikiran Pierre Bourdieu Untuk Sastra,‖ Edukasi Kultura 

Jurnal Bahasa, Sastra Dan Budaya 7, no. 2 (2020), https://doi.org/10.24114/Edukasikultura.V7I2.18297. 



Shorfana & Ahmad  

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   158 

ini tidak berdiri sendiri, tetapi terhubung dengan struktur habitus dan arena yang 

menjadikannya hidup dan bermakna. Orang-orang yang memiliki kedekatan kultural dan 

historis dengan situs ini, seperti pengurus makam atau tokoh lokal, memiliki akses lebih besar 

terhadap pemaknaan simbol, karena mereka dianggap sebagai penjaga tradisi yang sah. 

Dalam kerangka inilah, sakralitas terhadap Masjid Menara Kudus bukan hanya terbentuk dari 

keyakinan spiritual individual, tetapi juga dari relasi sosial yang memproduksi dan 

melestarikan nilai-nilai simbolik secara terus-menerus. Sakralitas menjadi hasil dari kerja 

kolektif antara habitus yang membentuk keyakinan, arena yang menjaga praktik, dan modal 

yang memberi legitimasi atas simbol-simbol yang dihormati.
35

 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian tersebut, dapat disimpulkan bahwa masjid menara kudus tidak 

hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai ruang simbolik tempat 

berlangsungnya pelestarian nilai-nilai Islam-Jawa. Unsur-unsur arsitektur seperti menara 

bergaya candi, penggunaan batu bata merah, serta ornamen khas Hindu-Buddha bukan 

sekadar peninggalan historis, melainkan bagian dari sistem simbolik yang terus hidup dalam 

praktik keagamaan masyarakat. Simbol-simbol tersebut direproduksi secara sosial melalui 

habitus, yakni disposisi kolektif masyarakat yang terbentuk secara historis dalam relasi antara 

agama dan budaya. Tradisi seperti khoul, larangan menyembelih sapi, dan ziarah ke makam 

Sunan Kudus menjadi penanda konkret dari cara masyarakat menafsirkan dan melanjutkan 

warisan Islam-Jawa. Dalam hal ini, doxa berperan penting sebagai sistem keyakinan yang 

diterima begitu saja dan dijalankan tanpa pertanyaan kritis, menunjukkan bagaimana simbol 

menjadi bagian tidak terpisahkan dari cara hidup. Melalui proses tersebut, Masjid Menara 

Kudus menjadi representasi dari keberagamaan yang tumbuh dari bawah dan bersifat dialogis 

terhadap budaya lokal. Oleh karena itu, masjid ini tidak dapat dipahami hanya sebagai 

peninggalan sejarah, tetapi sebagai arena sosial tempat berlangsungnya praktik keagamaan 

yang otentik dan kontekstual. 

Masjid Menara Kudus berfungsi sebagai arena kultural yang menyatukan kekuatan 

modal budaya, simbolik, dan spiritual masyarakat Kauman. Modal budaya berupa narasi 

sejarah, pemahaman keislaman lokal, serta bentuk arsitektur unik, dikonversi menjadi modal 

simbolik yang memberi legitimasi terhadap keberagamaan khas Islam-Jawa. Tokoh-tokoh 

agama, juru kunci makam, dan komunitas lokal menjadi agen simbolik yang menjaga 

kesinambungan tradisi serta mentransformasikannya dalam praktik ritual seperti pembacaan 

maulid dan penggunaan kain luwur. Dalam konteks ini, habitus bekerja bukan sebagai 

kesadaran ideologis yang eksplisit, melainkan sebagai kebiasaan yang dijalani sehari-hari dan 

diwariskan secara natural. Keberlangsungan praktik tidak lepas dari arena sosial masjid 

sebagai ruang interaksi antaraktor, di mana makna dan otoritas simbolik dinegosiasikan dan 

dikukuhkan. Oleh karena itu, kesakralan Masjid Menara Kudus merupakan hasil konstruksi 

sosial yang terus diperkuat melalui proses simbolisasi dan pelestarian nilai. Melalui 

pendekatan ini, kita memahami bahwa keberagamaan Islam-Jawa bukan bentuk keislaman 

yang menyimpang, tetapi sebagai ekspresi kontekstual atas nilai-nilai universal Islam dalam 

bingkai budaya lokal. 
                                                                        

35
 William E. Deal and Timothy K. Beal, Theory for Religious Studies, Theory for Religious Studies, 1st 

ed. (New: Routledge, 2004), https://doi.org/10.4324/9780203340073. 



Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus . . . 

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   159 

Kajian ini menunjukkan bahwa simbol-simbol Islam-Jawa yang hidup di Masjid 

Menara Kudus merupakan bagian dari teks sosial yang terbuka terhadap interpretasi reflektif 

dan kritis. Warisan budaya yang termuat dalam bentuk ritual, arsitektur, dan narasi sejarah 

seharusnya tidak dipandang sebagai tradisi yang irasional atau usang. Sebaliknya, simbol-

simbol ini mengandung nilai-nilai etis, spiritual, dan sosial yang relevan untuk menjawab 

tantangan keberagamaan kontemporer. Dalam konteks masyarakat modern yang cenderung 

terjebak dalam materialisme dan homogenisasi budaya, Islam-Jawa memberikan alternatif 

keberagamaan yang berbasis kearifan lokal dan penghargaan terhadap pluralitas. Penelitian 

ini memberikan kontribusi penting bagi wacana integrasi antara agama dan budaya dalam 

bingkai reproduksi sosial. Sebagai rekomendasi, pendekatan serupa dapat diterapkan pada 

kajian keagamaan di ruang-ruang budaya lainnya guna memperkuat posisi budaya lokal 

sebagai sumber pengetahuan alternatif. Dengan demikian, Masjid Menara Kudus layak 

dipertahankan tidak hanya sebagai situs warisan budaya, tetapi juga sebagai model 

keberagamaan yang reflektif, inklusif, dan membumi. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahearne, Jeremy, and John Speller. ―Introduction: Bourdieu and the Literary Field.‖ 

Edinburgh University Press 35, no. 1 (2012): 1–9. 

https://doi.org/10.3366/para.2012.0038. 

Ahmad Muhctar Luthfi, Muhammad Rizky Shorfana. ―Peran Sosial Masjid Menara Kudus 

Sebagai Pusat Keagamaan Dan Budaya Lokal Di Kudus.‖ Al-Fihris: Journal Education 

Inspiration 3, no. 3 (2025): 70–96. 

Al-Amri, Limyah, and Muhammad Haramain. ―Akulturasi Islam Dalam Budaya Lokal.‖ 

Kuriositas: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 10, no. 2 (2017): 87–100. 

https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594. 

Ansari, Ansari. ―Islam Nusantara: Keanekaragaman Budaya Dan Tradisi.‖ Lisan Al-Haa: 

Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan 18, no. 2 (2024): 226–47. 

https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v18i2.226-247. 

Anthony King. ―Thinking With Bourdieu Against Bourdieu : A ’ Practical ’ Critique of the 

Habitus.‖ American Sociological Association 18, no. 3 (2016): 417–33. 

Azzaki, Aufa Fasih, Widyastuti Nurjayanti, Luthfia Zulfa, Labibah Dzatil A H, Khatarina 

Mey K, and Ken Khansa. ―Akulturasi Budaya Masjid Menara Kudus Ditinjau Dari 

Makna Dan Simbol.‖ Prosiding Simposium Nasional Rekayasa Aplikasi Perancangan 

Dan Industri XX 2021, 2021, 9–15. 

Barlian, Eri. ―Metodologi Penelitian Kualitatif & Kuantitatif.‖ Sustainability (Switzerland) 

11, no. 1 (2019): 1–14. 

Bourdieu, Pierre. Science Of Science And Reflexivity. 1st ed. Cambridge: Polity Prees, 2004. 

Cahya, Bayu Tri, Waluyo Waluyo, Widi Savitri Andriasari, and Putri Rubiana. ―Urgensi 

Halal Tourism Makam Sunan Kudus Untuk Pertumbuhan Ekonomi Masyarakat.‖ Al-

Masharif: Jurnal Ilmu Ekonomi Dan Keislaman 8, no. 1 (2020): 19–36. 

https://doi.org/10.24952/masharif.v8i1.2586. 

Croce, Mariano. ―The Habitus and the Critique of the Present : A Wittgensteinian Reading of 

Bourdieu ’ s Social Theory.‖ American Sociological Association 33, no. 4 (2015): 327–

46. 

Deal, William E., and Timothy K. Beal. Theory for Religious Studies. Theory for Religious 

Studies. 1st ed. New: Routledge, 2004. https://doi.org/10.4324/9780203340073. 

Friyadi, Arif. ―Tradisi Buka Luwur : Potret Living Hadis.‖ Nabawi Journal of Hadith Studies 

3, no. September (2022): 122–41. https://doi.org/https://doi.org/10.55987/njhs.v3i1.67. 



Shorfana & Ahmad  

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam 
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 

Available online at : https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah 

   160 

Hamzah, Amir. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, 

Teoretis, Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian. Edited by ----. Malang: Literasi 

Nusantara Abadi, 2020. 

Hara, Dan O. ―Capitalism and Culture : Bourdieu ’ s Field Theory.‖ Universitätsverlag 

Winter Gmbh 45, no. 1 (2000): 43–53. 

Hartatik, Endah Sri. ―Tradisi Ziarah Di Jawa Tengah.‖ Sabda : Jurnal Kajian Kebudayaan 6, 

no. 1 (2011): 12. https://doi.org/10.14710/sabda.v6i1.13280. 

Hermanto, Heri, and Usria Masfufah. ―Bentuk Dan Makna Ornamen Lawang Kembar Masjid 

Menara Kudus.‖ Jurnal Ilmiah Arsitektur 13, no. 1 (2023): 117–25. 

https://doi.org/10.32699/jiars.v13i1.5127. 

Hurtado, Pedro S. ―Assessing the Use of Bourdieu’s Key Concepts in the Strategy-as-Practice 

Field.‖ Competitiveness Review 20, no. 1 (2010): 52–61. 

https://doi.org/10.1108/10595421011019975. 

Mas’udi. ―Genealogi Petilasan Sunan Kudus: Representasi Masjid Wali Sebagai Ruang 

Dakwah Sunan Kudus Di Desa Jepang, Mejobo, Kudus.‖ Jurnal Dakwah 14, no. 1 

(2013): 79–102. https://doi.org/10.14421/JD.2013.14104. 

Maulidya Ruhilla, Nuril, et al, Bayu Gilang Ramadhan, Muhammad Arif Alallah, Surasak 

Jamnongsarn, Ilmu Seni Dan Arsitektur Islam, and Fakultas Ushuluddin Dan 

Humaniora. ―Sejarah Arsitektur Islam Terhadap Arsitektur Hindu Pada Bangunan 

Masjid Menara Kudus.‖ Mozaik : Journal of Art and Architecture 1, no. 2 (2023): 75–

88. https://doi.org/10.55210/SVZZ3006. 

Nuha, Ulin. ―Tradisi Ritual Buka Luwur (Sebuah Media Nilai-Nilai Dan Sosial Masyarakat 

Kudus.‖ Jurnal SMaRT V 2, no. 1 (2016). 

Rosyid, Moh. ―Islam Dan Kearifan Lokal: Kajian Tradisi Khoul Sunan Kudus.‖ Analisis: 

Jurnal Studi Keislaman 19, no. 2 (2019): 279–96. 

———. ―Kawasan Kauman Menara Kudus Sebagai Cagar Budaya Islam: Catatan Terhadap 

Kebijakan Pemerintah Kabupaten Kudus.‖ PURBAWIDYA: Jurnal Penelitian Dan 

Pengembangan Arkeologi 7, no. 1 (2018): 89. https://doi.org/10.24164/pw.v7i1.253. 

———. ―Mempertahankan Tradisi: Studi Budaya Di Kampung Kauman Menara Kudus.‖ 

Patanjala : Jurnal Penelitian Sejarah Dan Budaya 11, no. 2 (2019): 297. 

https://doi.org/10.30959/patanjala.v11i2.516. 

Salsabila, Devia Nanda. ―Ikonografi Arsitektur Dan Interior Masjid Al-Aqsa Menara Kudus.‖ 

Jurnal Vastukara: Jurnal Desain Interior, Budaya, Dan Lingkungan Terbangun 4, no. 1 

(2024): 57–67. https://doi.org/10.59997/vastukara.v4i1.2783. 

Syarifuddin, Sani Safitri, Suratmi, Suratmi, Umi Chotimah, Rani Oktapiani, Angelina 

Seplianti. Jejak Awal Islam Di Nusantara: Sejarah Masuknya Agama Dan Kebudayaan 

Islam. Edited by Ardatia Murty. 1st ed. Palembang: Bening: Media Publishing, 2024. 

udi, M Mas’. ―Genealogi Walisongo: Humanisasi Strategi Dakwah Sunan Kudus.‖ Addin 8, 

no. 2 (2014): 223–44. 

Wuriyani, Elly Prihasti. ―Mengenalkan Pemikiran Pierre Bourdieu Untuk Sastra.‖ Edukasi 

Kultura Jurnal Bahasa, Sastra Dan Budaya 7, no. 2 (2020). 

https://doi.org/10.24114/Edukasikultura.V7I2.18297. 


