T : I Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam

Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160 p-ISSN: 2986-1691
DOI: 10.38073/batuthah.v4i2.3136 e-1SSN: 2985-6477
Auvailable online at: https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

Pelestarian Nilai Dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan

Abstract:

Masjid Menara Kudus Perspektif Pierre Bourdieu

Muhammad Rizky Shorfana,* Ahmad Muhctar Luthfi?
L 2yniversitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
rizkyshorfana@gmail.com,* luthfibae646 @gmail.com?

Received: 07, 2025. Revised: 08, 2025. Accepted: 08, 2025. Published: 09, 2025

The Menara Kudus Mosque is a historical site that represents the acculturation of Javanese and
Islamic culture through its architecture, symbols, and religious practices within it. This study aims to
examine the preservation of Islamic-Javanese values and symbols embodied in the religious space of
the Menara Kudus Mosque through the perspective of Pierre Bourdieu. The research employs a
qualitative method with an ethnographic approach, utilizing observation, in-depth interviews, and
literature study. The findings reveal that the Menara Kudus Mosque is not merely a place of worship,
but also a socially meaningful space, where the transmission of Islamic-Javanese values takes place
through collective rituals, historical narratives, and everyday practices that are repetitive yet
symbolically charged. The cultural and symbolic capital contained in elements such as the temple-like
tower, the khoul tradition, the prohibition of slaughtering cows, and the pilgrimage to the tomb of
Sunan Kudus, demonstrates a form of legitimized power that is socially institutionalized and
culturally inherited. In this context, the mosque functions as a field of value preservation, where Islam
is not presented in an exclusive form but is intertwined with local structures of meaning that have
been internalized within the community’s habitus. This study recommends that local religious spaces
be reflectively read as living social texts, which not only preserve tradition but also shape religious
consciousness and cultural identity in ways that remain relevant in addressing contemporary
challenges.

Keywords: Cultural Preservation, Islam-Java, Menara Kudus Mosque, Pierre Bourdieu, Religious Symbols

Abstrak:

Masjid Menara Kudus merupakan situs bersejarah yang merepresentasikan akulturasi budaya Jawa
dan Islam melalui arsitektur, simbol, serta praktik keagamaan yang berlangsung di dalamnya.
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pelestarian nilai dan simbol Islam-Jawa yang terkandung
dalam ruang keagamaan Masjid Menara Kudus dengan menggunakan perspektif Pierre Bourdieu.
Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan etnografi, melalui observasi, wawancara
mendalam, dan studi literatur. Hasil kajian memperlihatkan bahwa Masjid Menara Kudus bukan
hanya situs ibadah, melainkan juga ruang sosial yang sarat makna, tempat berlangsungnya pewarisan
nilai-nilai Islam-Jawa melalui ritus kolektif, narasi historis, dan praktik keseharian yang bersifat
repetitif namun bermuatan simbolik. Modal budaya dan simbolik yang terkandung dalam elemen-
elemen seperti menara bergaya candi, tradisi khoul, larangan menyembelih sapi, dan ziarah makam
Sunan Kudus, menunjukkan adanya kekuatan legitimasi yang dilembagakan secara sosial dan
diwariskan secara kultural. Dalam konteks tersebut, masjid ini berfungsi sebagai medan pelestarian
nilai, tempat di mana keislaman tidak dihadirkan dalam bentuk eksklusif, melainkan menyatu dengan
struktur makna lokal yang telah terinternalisasi dalam habitus masyarakat. Kajian ini
merekomendasikan agar ruang-ruang keagamaan lokal dibaca secara reflektif sebagai teks sosial yang
hidup, yang tidak hanya memelihara tradisi, tetapi juga membentuk kesadaran religius dan identitas
kultural yang relevan dalam menjawab tantangan zaman.

Kata Kunci: Pelestarian Budaya, Islam-Jawa, Masjid Menara Kudus, Pierre Bourdieu, Simbol Keagamaan

Copyright © 2025 Muhammad Rizky Shorfana, Ahmad Muhctar Luthfi
This article is licensed under CC-BY-SA | 149


mailto:rizkyshorfana@gmail.com
mailto:luthfibae646@gmail.com

Shorfana & Ahmad

PENDAHULUAN

Masuknya agama Islam ke Indonesia tidak serta-merta membawa perubahan
menyeluruh terhadap seluruh aspek kehidupan masyarakat lokal. Islam tidak hadir dengan
cara memaksakan seluruh ajarannya untuk diterapkan secara utuh, melainkan menyatu secara
perlahan melalui proses akulturasi dengan nilai-nilai budaya yang telah lebih dahulu hidup
dalam masyarakat." Pendekatan ini membuat Islam lebih mudah diterima karena tidak
meniadakan identitas kultural yang telah mapan, melainkan memberikan ruang bagi
transformasi yang bersifat harmonis antara ajaran agama dan tradisi lokal.” Salah satu bentuk
nyata dari proses akulturasi tersebut dapat dilihat pada Masjid Menara Kudus, yang
mencerminkan perpaduan antara nilai-nilai Islam dengan unsur budaya lokal, terutama
warisan arsitektur dan simbolisme Hindu-Buddha.?

Integrasi antara nilai-nilai keislaman dan budaya lokal yang terdapat pada arsitektur dan
simbolisme Masjid Menara Kudus merepresentasikan lahirnya praktik keagamaan yang
berpadu dari dua sistem nilai tersebut. Wujud fisik masjid yang mengadopsi bentuk bangunan
candi, penggunaan batu bata merah, serta ornamen-ornamen khas Hindu-Buddha bukan
sekadar warisan arsitektural, melainkan simbol atas proses dakwah yang dialogis dan
akomodatif.* Melalui pendekatan kultural ini, ajaran Islam diperkenalkan kepada masyarakat
tanpa menyingkirkan identitas lama mereka, melainkan menyerap dan mengislamkannya
secara bertahap. Hasil dari proses ini tidak hanya tampak pada struktur bangunan, tetapi juga
tercermin dalam praktik sosial keagamaan seperti tradisi selametan, ziarah wali, atau
pembacaan doa dengan iringan gamelan, yang merupakan bentuk ekspresi religius hasil
sintesis antara Islam dan budaya lokal.> Dalam konteks tersebut, Masjid Menara Kudus
menjadi ruang keagamaan yang menyimpan simbol-simbol kultural dan religius yang terus
direproduksi melalui kebiasaan, keyakinan, dan praktik sosial masyarakatnya. Oleh karena
itu, penelitian ini akan mengkaji bagaimana pelestarian nilai dan simbol Islam-Jawa
berlangsung di Masjid Menara Kudus melalui analisis atas habitus dan modal budaya yang
membentuk ruang keagamaan tersebut.

Selama ini, kajian tentang Masjid Menara Kudus umumnya masih berfokus pada tiga
aspek utama, yaitu sejarah pembangunan masjid, proses akulturasi antara budaya lokal dan
ajaran Islam, serta analisis terhadap simbol-simbol budaya dan keagamaan yang melekat pada
bangunan tersebut. Beragam studi telah mengulas asal-usul masjid, peran penting Sunan
Kudus dalam penyebaran Islam di Jawa,® serta bentuk akulturasi yang tampak jelas dalam

! Angelina Seplianti Syarifuddin, Sani Safitri, Suratmi, Suratmi, Umi Chotimah, Rani Oktapiani, Jejak
Awal Islam Di Nusantara: Sejarah Masuknya Agama Dan Kebudayaan Islam, ed. Ardatia Murty, 1st ed.
(Palembang: Bening: Media Publishing, 2024).

2 Ansari Ansari, “Islam Nusantara: Keanekaragaman Budaya Dan Tradisi,” Lisan Al-Haa: Jurnal
Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan 18, no. 2 (2024): 226-47,
https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v18i2.226-247.

® Limyah Al-Amri and Muhammad Haramain, “Akulturasi Islam Dalam Budaya Lokal,” Kuriositas:
Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 10, no. 2 (2017): 87-100, https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594.

* Nuril Maulidya Ruhilla et al., “Sejarah Arsitektur Islam Terhadap Arsitektur Hindu Pada Bangunan
Masjid Menara Kudus,” Mozaik: Journal of Art and Architecture 1, no. 2 (2023): 75-88,
https://doi.org/10.55210/SVZZ3006.

®> Muhammad Rizky Shorfana, Ahmad Muhctar Luthfi, “Peran Sosial Masjid Menara Kudus Sebagai
Pusat Keagamaan Dan Budaya Lokal Di Kudus” 3, no. 3 (2025): 70-96.

® M Mas’ udi, “Genealogi Walisongo: Humanisasi Strategi Dakwah Sunan Kudus,” Addin 8, no. 2
(2014): 223-44.

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

150



Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus . . .

arsitekturnya, seperti menara bergaya candi, penggunaan batu bata merah, dan ornamen khas
Hindu-Buddha.” Studi lainnya juga menyoroti simbol-simbol tersebut sebagai representasi
dari strategi dakwah Islam yang bersifat akomodatif terhadap budaya setempat.® Meski
begitu, pendekatan semacam ini umumnya berhenti pada tataran visual atau historis, dan
belum banyak yang mengkaji bagaimana simbol-simbol tersebut terus dihidupkan dalam
praktik sosial dan keagamaan masyarakat. Padahal, simbol bukan sekadar benda mati yang
terpampang di ruang fisik, melainkan bagian dari kehidupan sosial yang terus direproduksi
melalui kebiasaan, keyakinan, dan pola hidup yang diwariskan dari generasi ke generasi.

Berdasarkan eksplorasi terhadap kajian-kajian terdahulu dapat dilihat bahwa kajian
mengenai pelestarian nilai dan simbol Islam-Jawa dalam ruang otoritas keagamaan menjadi
penting untuk dilihat kembali. Karena, pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang lebih
mendalam terhadap dinamika sosial-keagamaan di Masjid Menara Kudus, tidak hanya
sebagai situs sejarah atau warisan budaya, tetapi juga sebagai ruang simbolik tempat
berlangsungnya praktik keagamaan yang dipengaruhi oleh habitus dan modal budaya
masyarakat.” Dengan menyoroti bagaimana simbol-simbol keislaman dan tradisi lokal terus
dilestarikan dan direproduksi dalam kehidupan sehari-hari, penelitian ini bertujuan untuk
mengungkap cara kerja kekuatan simbolik Islam-Jawa yang hidup dan berpengaruh dalam
membentuk struktur sosial serta otoritas keagamaan di lingkungan masjid tersebut.

Masjid Menara Kudus tidak hanya dikenal karena arsitektur menaranya yang
menyerupai candi, tetapi juga karena menjadi pusat kegiatan sosial keagamaan masyarakat.
Berbagai tradisi seperti khoul Sunan Kudus, larangan menyembelih sapi, ziarah ke makam
wali, serta selametan dan pembacaan kitab maulid merupakan praktik kolektif yang mengikat
masyarakat dalam ritme kehidupan religius sekaligus kultural. Kegiatan-kegiatan sosial
tersebut memperlihatkan bagaimana simbol Islam-Jawa tidak berhenti pada tataran artefak,
melainkan hidup melalui interaksi, kebiasaan, dan mekanisme pewarisan nilai. Dengan
demikian, Masjid Menara Kudus berfungsi sebagai ruang keagamaan yang juga arena sosial,
tempat masyarakat mengonstruksi, mengukuhkan, dan mewariskan identitas Islam-Jawa
secara kolektif. ™

Kemenarikan penelitian ini terletak pada analisis kegiatan sosial di sekitar Masjid
Menara Kudus dengan menggunakan perspektif Pierre Bourdieu. Melalui konsep modal
budaya, modal simbolik, praktik sosial, dan doxa, penelitian ini bertujuan mengungkap
bagaimana aktivitas keagamaan sehari-hari masyarakat tidak sekadar ibadah, tetapi juga
strategi sosial untuk mempertahankan legitimasi kultural dan religius."* Tujuan utama
penelitian ini adalah menunjukkan bahwa simbol-simbol Islam-Jawa direkonstruksi dan terus
hidup melalui partisipasi sosial, bukan semata melalui warisan fisik atau narasi sejarah.

" Maulidya Ruhilla et al., “Sejarah Arsitektur Islam Terhadap Arsitektur Hindu Pada Bangunan Masjid
Menara Kudus.”

® Aufa Fasih Azzaki et al., “Akulturasi Budaya Masjid Menara Kudus Ditinjau Dari Makna Dan Simbol,”
Prosiding Simposium Nasional Rekayasa Aplikasi Perancangan Dan Industri XX 2021, 2021, 9-15.

° Anthony King, “Thinking With Bourdieu Against Bourdieu: A * Practical > Critique of the Habitus,”
American Sociological Association 18, no. 3 (2016): 417-33.

 Moh Rosyid, “Kawasan Kauman Menara Kudus Sebagai Cagar Budaya Islam: Catatan Terhadap
Kebijakan Pemerintah Kabupaten Kudus,” PURBAWIDYA: Jurnal Penelitian Dan Pengembangan Arkeologi 7,
no. 1 (2018): 89, https://doi.org/10.24164/pw.v7il.253.

" Dan O Hara, “Capitalism and Culture : Bourdieu * s Field Theory,” Universitatsverlag Winter Gmbh
45, no. 1 (2000): 43-53.

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

151



Shorfana & Ahmad

Dengan cara ini, Masjid Menara Kudus dapat dipahami sebagai ruang sosial dinamis yang
memproduksi identitas kolektif dan kesadaran keagamaan masyarakat pesisir Jawa secara
berkelanjutan.

METODE PENELITIAN

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan dan
etnografi. Pendekatan kualitatif dipilih karena mampu menangkap dan menelaah makna-
makna simbolik yang bersifat kontekstual, historis, dan kultural, terutama yang berkaitan
dengan praktik keagamaan dan representasi budaya masyarakat sekitar Masjid Menara
Kudus.> Sementara itu, metode studi kepustakaan digunakan untuk menghimpun dan
menelaah berbagai sumber literatur yang relevan, baik berupa buku, artikel jurnal, dokumen
akademik, maupun tulisan-tulisan sejarah yang membahas perkembangan Islam di Jawa,
bentuk akulturasi budaya, dan simbolisme keagamaan.'® Sedangkan etnografi dipilih karena
penelitian berfokus pada pemaknaan, simbol, serta praktik sosial keagamaan yang
terinternalisasi dalam ruang keagamaan Masjid Menara Kudus. Penggunaan pendekatan ini
memungkinkan penelitian untuk membangun argumentasi yang bersifat interpretatif serta
bersandar pada pembacaan kritis terhadap teks dan narasi yang telah diproduksi dalam
berbagai kajian terdahulu.

Dalam kajian ini, teori sosial Pierre Bourdieu digunakan sebagai lensa analitis utama
untuk membedah proses praktik simbolik Islam-Jawa di Masjid Menara Kudus. Empat
konsep utama dari Bourdieu yang digunakan meliputi habitus, modal, arena, dan doxa.'
Habitus membantu memahami bagaimana pola pikir, disposisi, dan praktik keagamaan
masyarakat terbentuk secara historis dan sosial. Modal, khususnya modal budaya dan
simbolik, dipahami sebagai sumber daya yang dimiliki Masjid Menara Kudus dalam bentuk
arsitektur, tradisi ziarah, dan simbol-simbol lokal yang diinterpretasikan secara religius.
Arena merujuk pada ruang sosial keagamaan di mana berbagai aktor berinteraksi dan
berkompetisi dalam menentukan makna dan otoritas simbolik. Adapun doxa menjelaskan
sistem keyakinan dan nilai-nilai yang diterima begitu saja sebagai sesuatu yang sah dan tak
terbantahkan dalam praktik keberagamaan masyarakat. Dengan menggunakan kerangka
teoritik ini, kajian ini berupaya mengungkap bagaimana simbol-simbol Islam-Jawa tidak
hanya bertahan sebagai warisan visual, tetapi terus hidup dan berfungsi dalam dinamika
sosial dan kultural masyarakat di sekitar Masjid Menara Kudus.*

HASIL DAN PEMBAHASAN
Masjid Menara Kudus sebagai Arena Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa

Masjid Menara Kudus merupakan tempat ibadah yang didirikan oleh Ja’far Shadiq
sekitar tahun 1549 M,™ tokoh yang lebih dikenal oleh masyarakat sebagai Sunan Kudus.

12 Eri Barlian, “Metodologi Penelitian Kualitatif & Kuantitatif,” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1
(2019): 1-14.

B Amir Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, Teoretis,
Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian, ed. ---- (Malang: Literasi Nusantara Abadi, 2020).

' Pierre Bourdieu, Science Of Science And Reflexivity, 1st ed. (Cambridge: Polity Prees, 2004).

5 Pedro S. Hurtado, “Assessing the Use of Bourdieu’s Key Concepts in the Strategy-as-Practice Field,”
Competitiveness Review 20, no. 1 (2010): 52-61, https://doi.org/10.1108/10595421011019975.

'° Heri Hermanto and Usria Masfufah, “Bentuk Dan Makna Ornamen Lawang Kembar Masjid Menara
Kudus,” Jurnal IImiah Arsitektur 13, no. 1 (2023): 117-25, https://doi.org/10.32699/jiars.v13i1.5127.

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

152



Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus . . .

Masjid ini memiliki kekhasan tersendiri karena arsitekturnya berbeda dari masjid-masjid lain
yang umumnya mengadopsi gaya Timur Tengah. Tetapi, justru yang tampak mencolok dari
Masjid Menara Kudus adalah perpaduan antara budaya lokal, khususnya unsur-unsur
arsitektur bercorak Hindu, dengan nilai-nilai keislaman yang dihadirkan secara harmonis."’
Perpaduan ini terlihat, misalnya, pada bentuk menaranya yang menyerupai bangunan candi,
penggunaan batu bata merah, serta ornamen-ornamen khas Jawa kuno yang dikombinasikan
dengan fungsi dan makna simbolik Islam. Keunikan ini menjadikan Masjid Menara Kudus
bukan hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai simbol penting dari proses akulturasi
budaya dan strategi dakwah Islam yang adaptif terhadap konteks lokal masyarakat Jawa.®

Mengutip dari penelitian yang dilakukan oleh Rosyid dan Lina, setiap bagian bangunan
di Masjid Menara Kudus memiliki makna dan fungsi tersendiri yang mencerminkan strategi
dakwah yang cerdas pada masa itu. Misalnya, bentuk menara yang menyerupai candi tidak
hanya berfungsi sebagai elemen struktural, tetapi juga sebagai lambang keterhubungan antara
tradisi spiritual lokal dan nilai-nilai keislaman. Elemen arsitektural lainnya, seperti
penggunaan batu bata merah dan ornamen khas Jawa, dirancang untuk mengekspresikan
keselarasan antara estetika lokal dan simbolisme Islam. Hal tersebut menunjukkan bahwa
setiap elemen bangunan tidak sekadar sebagai hasil seni, melainkan sebagai medium
komunikasi yang mendalam mengenai keberadaan dan penyebaran ajaran Islam yang telah
akulturatif dengan budaya setempat.*®

Lebih lanjut, penelitian Rosyid dan Lina menyoroti keberadaan makam Sunan Kudus
dalam kompleks masjid sebagai komponen vital yang memberikan dimensi historis dan
spiritual. Makam tersebut bukan hanya simbol penghormatan kepada pendiri masjid, tetapi
juga menjadi pusat aktivitas keagamaan seperti ziarah yang memperkuat otoritas simbolik
dan spiritual bagi masyarakat. Integrasi antara nilai keislaman dan budaya lokal melalui
elemen-elemen arsitektural ini menggambarkan upaya dakwah yang tidak memaksakan,
melainkan mengakomodasi identitas lokal demi penerimaan yang lebih luas. Dengan
demikian, setiap komponen dalam Masjid Menara Kudus bersama-sama membentuk ruang
keagamaan yang hidup, di mana proses pelestarian nilai dan simbolik Islam-Jawa terus
dijalankan melalui praktik sosial dan ritual yang diwariskan dari generasi ke generasi.”’

Dengan melihat keseluruhan bentuk arsitektur, simbol, hingga aktivitas keagamaan
yang berlangsung di dalamnya, Masjid Menara Kudus sejatinya tidak dapat dipahami hanya
sebagai tempat ibadah atau sekadar simbol integrasi antara budaya lokal dan nilai-nilai
keislaman. Lebih dari itu, masjid ini merupakan sebuah arena kultural dan religius yang
secara terus-menerus mereproduksi nilai-nilai Islam-Jawa melalui simbol, praktik, dan
kepercayaan yang dihidupi oleh masyarakat sekitarnya. Dalam arena tersebut, nilai-nilai lama
tidak dihapus, tetapi diberi makna baru yang selaras dengan ajaran Islam, sehingga tercipta
bentuk keberagamaan yang khas dan adaptif. Oleh karena itu, Masjid Menara Kudus menjadi

' Devia Nanda Salsabila, “Ikonografi Arsitektur Dan Interior Masjid Al-Aqsa Menara Kudus,” Jurnal
Vastukara: Jurnal Desain Interior, Budaya, Dan Lingkungan Terbangun 4, no. 1 (2024): 57-67,
https://doi.org/10.59997/vastukara.v4i1.2783.

'8 Maulidya Ruhilla et al., “Sejarah Arsitektur Islam Terhadap Arsitektur Hindu Pada Bangunan Masjid
Menara Kudus.”

% Moh Rosyid, “Mempertahankan Tradisi: Studi Budaya Di Kampung Kauman Menara Kudus,”
Patanjala : Jurnal  Penelitian Sejarah Dan Budaya 11, no. 2 (2019): 297,
https://doi.org/10.30959/patanjala.v11i2.516.

2 Rosyid.

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam

Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

153



Shorfana & Ahmad

ruang dinamis tempat berlangsungnya transformasi budaya dan religius secara simultan, di
mana proses pewarisan simbolik terus berlanjut dari generasi ke generasi melalui perpaduan
antara struktur bangunan, tradisi ritual, dan cara hidup masyarakat yang terbentuk oleh
habitus Islam-Jawa.?!

Habitus Kolektif Masyarakat Sekitar Masjid Menara Kudus

Untuk memahami bagaimana simbol-simbol Islam Jawa terus hidup dan memainkan
peran dalam praktik keagamaan di Masjid Menara Kudus, penting untuk menelusuri
bagaimana habitus kolektif masyarakat Kauman terbentuk dan dijalankan. Dalam pandangan
Pierre Bourdieu, habitus merupakan sistem disposisi yang tertanam melalui pengalaman
historis dan sosial, yang secara tidak disadari membentuk pola berpikir, merasakan, dan
bertindak suatu kelompok.??> Dalam konteks masyarakat Kauman, habitus ini tidak lahir
dalam ruang kosong, melainkan tumbuh dari interaksi yang panjang antara nilai-nilai Islam
dengan kebudayaan lokal, serta pengalaman hidup kolektif yang terikat erat dengan
keberadaan Masjid al-Agsha, makam Sunan Kudus, dan berbagai simbol serta ritus
keagamaan yang menyertainya. Sejumlah tradisi seperti peringatan khoul, larangan
menyembelih sapi, penggunaan kain luwur, pembacaan kitab maulid, hingga praktik ziarah,
menjadi penanda penting dari bagaimana struktur nilai ini dipraktikkan, diwariskan, dan terus
dilestarikan dari generasi ke generasi.”®

Salah satu wujud paling menonjol dari habitus kolektif tersebut tampak dalam
pelaksanaan khoul Sunan Kudus yang berlangsung setiap tahun. Tradisi ini tidak sekadar
menjadi peringatan terhadap sosok wali, tetapi juga menjadi ruang sosial dan spiritual yang
memperkuat kohesi masyarakat.?* Dalam momen ini, berbagai aktivitas religius seperti
pembacaan doa, pengajian, dan tahlilan dilakukan secara bersama-sama, menandakan bahwa
khoul telah menyatu dalam ritme hidup masyarakat dan tidak dipahami semata sebagai ritual
seremonial. Praktik ini menggambarkan bahwa keberagamaan masyarakat tidak berdiri di
atas dasar perintah formal, tetapi tumbuh dari kebiasaan yang dijalani secara alami dan
diterima sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari. Dari sini tampak bahwa habitus bekerja
melalui pengulangan praktik yang dianggap wajar, dan dari sanalah nilai-nilai simbolik
Islam-Jawa terus dilestarikan.?

Kebiasaan kolektif lainnya yang memperkuat corak khas habitus masyarakat Kudus
adalah larangan menyembelih sapi, yang dilandasi oleh semangat toleransi dalam dakwah
Sunan Kudus kepada umat Hindu. Walaupun tidak diwajibkan secara syariat, masyarakat
tetap mematuhi larangan ini sebagai bentuk penghormatan terhadap tradisi dan sejarah lokal.
Sikap ini memperlihatkan bagaimana ajaran Islam yang mereka percayai berkembang dalam
dialog dengan lingkungan sosial, dan bukan dalam bentuk yang kaku atau menutup diri. Di
sinilah habitus bekerja bukan dalam bentuk kesadaran ideologis yang eksplisit, melainkan
dalam bentuk kebiasaan yang terus dijalani, diwariskan, dan dianggap bagian tidak

2l Jeremy Ahearne and John Speller, “Introduction: Bourdieu and the Literary Field,” Edinburgh
University Press 35, no. 1 (2012): 1-9, https://doi.org/10.3366/para.2012.0038.

22 Mariano Croce, “The Habitus and the Critique of the Present : A Wittgensteinian Reading of Bourdieu
> s Social Theory,” American Sociological Association 33, no. 4 (2015): 327-46.

% Rosyid, “Mempertahankan Tradisi: Studi Budaya Di Kampung Kauman Menara Kudus.”

' Ulin Nuha, “Tradisi Ritual Buka Luwur (Sebuah Media Nilai-Nilai Dan Sosial Masyarakat Kudus,”
Jurnal SMaRT V 2, no. 1 (2016).

% (Rosyid, 2019)

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

154



Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus . . .

terpisahkan dari identitas religius mereka. Larangan menyembelih sapi menjadi cerminan
bahwa keberagamaan mereka dibentuk tidak hanya oleh teks keagamaan, tetapi juga oleh
etika sosial yang merawat harmoni lintas budaya.”®

Praktik keberagamaan yang dijalankan masyarakat Kauman juga terwujud dalam tradisi
penggunaan kain luwur pada makam dan pembacaan kitab maulid seperti Barzanji dan
Simtud Duror dalam berbagai perayaan keagamaan. Kain luwur tidak hanya sekadar
pelengkap visual, tetapi simbol kesucian dan penghormatan yang memperkuat kesan sakral
pada ruang makam. Begitu pula pembacaan kitab-kitab pujian terhadap Nabi Muhammad
bukan hanya bentuk ekspresi spiritual, melainkan juga menunjukkan bagaimana estetika
budaya dan kecintaan terhadap Nabi dirangkai dalam satu kesatuan praktik yang mengakar.
Tradisi ini menunjukkan bahwa habitus masyarakat terwujud dalam bentuk-bentuk simbolik
yang tidak hanya menyentuh aspek spiritual, tetapi juga mencerminkan kehalusan rasa,
kearifan tradisi, dan kesinambungan antara Islam dan budaya Jawa. Seluruh ekspresi tersebut
terus hidup dalam ruang sosial Masjid Menara Kudus sebagai bagian dari kebiasaan yang
diwariskan dan diterima sebagai hal yang wajar.?’

Semua praktik tersebut berpuncak dalam ritual ziarah ke makam Sunan Kudus, yang
menjadi simpul spiritual dan simbolik dari keberagamaan masyarakat Kauman.?® Ziarah
bukan hanya menunjukkan penghormatan terhadap tokoh wali, tetapi juga menjadi sarana
pertautan antara masa lalu, keyakinan kolektif, dan legitimasi religius yang terus diperbarui
melalui tindakan sosial. Makam Sunan Kudus tidak hanya menjadi tempat peristirahatan
tokoh karismatik, tetapi juga ruang simbolik yang memuat modal spiritual, budaya, dan sosial
dalam satu kesatuan yang utuh. Melalui ziarah yang dilakukan secara kolektif dan berulang,
masyarakat menegaskan kembali keterhubungan mereka dengan nilai-nilai Islam-Jawa,
sekaligus memperkuat struktur habitus yang telah membentuk cara mereka beragama. Dalam
kerangka ini, simbol tidak berdiri sendiri, tetapi terus dihidupkan oleh kebiasaan yang
mengakar dalam kehidupan bersama, menjadikan Masjid Menara Kudus tidak hanya sebagai
tempat ibadah, tetapi sebagai ruang hidup bagi warisan Islam yang telah membumi dalam
budaya lokal.?

Sejarah dan Arsitektur Masjid Menara Kudus Sebagai Modal Simbolik dan Budaya

Dalam konteks Masjid Menara Kudus, modal budaya hadir dalam bentuk pengetahuan
keislaman yang menyatu dengan tradisi lokal serta pemahaman sejarah Walisongo.
Pengetahuan ini tidak hanya terbatas pada aspek tekstual ajaran Islam, tetapi juga merangkul
bentuk ekspresi budaya seperti upacara, arsitektur, dan praktik sosial yang diwariskan dari
generasi ke generasi. Masyarakat sekitar Masjid Menara Kudus menginternalisasi
pemahaman Islam melalui narasi sejarah lokal yang mengangkat peran Sunan Kudus sebagai
figur sentral dalam penyebaran Islam di tanah Jawa. Pemahaman ini menjadi bagian dari
modal budaya karena ia mentransmisikan nilai, norma, dan panduan hidup yang dihayati
secara kolektif dan berulang kali. Dalam praktiknya, bentuk modal budaya ini menjadi sarana

% (Rosyid, 2019)

2" Arif Friyadi, “Tradisi Buka Luwur: Potret Living Hadis,” Nabawi Journal of Hadith Studies 3, no.
September (2022): 12241, https://doi.org/https://doi.org/10.55987/njhs.v3il.67.

8 Endah Sri Hartatik, “Tradisi Ziarah Di Jawa Tengah,” Sabda : Jurnal Kajian Kebudayaan 6, no. 1
(2011): 12, https://doi.org/10.14710/sabda.v6i1.13280.

 (Rosyid, 2019)

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

155



Shorfana & Ahmad

untuk menghubungkan masa lalu spiritual dengan praktik religius kontemporer.*

Tradisi lokal, seperti larangan menyembelih sapi atau penggunaan arsitektur candi pada
struktur masjid, menjadi ekspresi konkret dari modal budaya yang khas Islam-Jawa. Hal ini
tidak hanya menunjukkan adaptasi, tetapi juga resistensi terhadap dominasi budaya luar yang
bersifat hegemonik. Modal budaya tersebut membentuk identitas komunal yang unik, yang
tidak sepenuhnya dapat dipahami melalui kacamata Islam normatif semata. Tradisi dan
praktik lokal ini menyimpan simbol-simbol keagamaan yang merujuk pada makna-makna
historis dan spiritual tertentu, dan karena itu menjadi bagian dari struktur simbolik dalam
masyarakat. Modal budaya ini diperoleh melalui sosialisasi dalam keluarga, komunitas, dan
ruang keagamaan seperti Masjid Menara Kudus itu sendiri.®*

Sementara itu, modal simbolik dalam konteks ini tampak dalam status kesucian yang
dilekatkan pada masjid dan tokoh-tokoh Walisongo. Status tersebut tidak hanya memberi
nilai spiritual, tetapi juga melegitimasi praktik-praktik keagamaan yang berlangsung di
sekitarnya. Keberadaan makam Sunan Kudus, misalnya, menjadi sumber otoritas simbolik
yang mengalir dalam bentuk penghormatan dan ziarah. Modal simbolik ini bekerja sebagai
bentuk pengakuan sosial atas nilai-nilai religius yang terinstitusionalisasi dalam ruang sakral.
Kesucian yang dikonstruksi secara sosial ini bukan hanya bersifat spiritual, melainkan juga
berdimensi politik-kultural, karena menjadi alat dalam mempertahankan posisi tawar
komunitas dalam struktur sosial yang lebih luas.*

Warisan wali yang terus dijaga dan dipraktikkan menjadi bagian dari legitimasi adat.
Modal simbolik beroperasi dalam dimensi yang lebih subtil dibandingkan modal ekonomi
atau sosial, tetapi daya pengaruhnya sangat kuat. la menciptakan rasa hormat, kepercayaan,
dan penerimaan terhadap sistem nilai yang dijalankan dalam ruang keagamaan tersebut.
Dengan demikian, modal simbolik yang berakar pada warisan wali membentuk struktur
legitimasi yang tidak mudah digugat. Dalam hal ini, Masjid Menara Kudus menjadi pusat
orbit simbolik yang mereproduksi nilai-nilai tradisional dalam bentuk yang disakralkan.*

Proses konversi modal menjadi hal penting untuk memahami dinamika sosial di sekitar
Masjid Menara Kudus. Modal budaya yang dimiliki seseorang, misalnya pengetahuan
mendalam tentang sejarah Islam-Jawa, dapat dikonversi menjadi modal simbolik ketika ia
menjadi narasumber, pemimpin komunitas, atau penjaga tradisi. Konversi ini juga terjadi
dalam bentuk penghormatan sosial, kepercayaan, dan bahkan pengaruh dalam pengambilan
keputusan komunitas. Dalam hal ini, Bourdieu menunjukkan bahwa modal-modal ini tidak
berdiri sendiri, melainkan saling bertaut dan dapat dialihkan tergantung konteks sosial dan
pengakuan kolektif.

Struktur sosial masyarakat Islam-Jawa tidaklah statis, ia dibentuk melalui pertukaran
dan transformasi modal yang terus berlangsung. Modal budaya dan simbolik menjadi
instrumen penting dalam mempertahankan keberlangsungan identitas kolektif dan legitimasi

%0 Mas’udi, “Genealogi Petilasan Sunan Kudus: Representasi Masjid Wali Sebagai Ruang Dakwah Sunan
Kudus Di Desa Jepang, Mejobo, Kudus,” Jurnal Dakwah 14, no. 1 (2013): 79-102,
https://doi.org/10.14421/JD.2013.14104.

%! Maulidya Ruhilla et al., “Sejarah Arsitektur Islam Terhadap Arsitektur Hindu Pada Bangunan Masjid
Menara Kudus.”

% Bayu Tri Cahya et al., “Urgensi Halal Tourism Makam Sunan Kudus Untuk Pertumbuhan Ekonomi
Masyarakat,” Al-Masharif: Jurnal llmu Ekonomi Dan Keislaman 8, no. 1 (2020): 19-36,
https://doi.org/10.24952/masharif.v8i1.2586.

¥ Azzaki et al., “Akulturasi Budaya Masjid Menara Kudus Ditinjau Dari Makna Dan Simbol.”

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

156



Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus . . .

religius. Dalam konteks Masjid Menara Kudus, kedua modal ini dilestarikan melalui praktik
keseharian, ritual keagamaan, dan narasi sejarah yang diwariskan secara turun-temurun.
Transformasi modal tidak hanya memperkuat posisi individu atau kelompok dalam
masyarakat, tetapi juga memastikan kontinuitas tradisi Islam-Jawa dalam wajah yang dinamis
dan kontekstual.

Doxa dan Sakralisasi Budaya Lokal

Setelah membahas bagaimana habitus kolektif masyarakat sekitar Masjid Menara
Kudus terbentuk dan dijalankan melalui praktik-praktik keberagamaan yang telah mengakar,
penting untuk meninjau bagaimana kebiasaan tersebut melahirkan bentuk keyakinan yang
diterima tanpa perlu dipertanyakan secara sadar. Dalam teori Pierre Bourdieu, kondisi ini
disebut sebagai doxa, yakni seperangkat nilai dan praktik yang telah begitu melekat dalam
struktur sosial sehingga dianggap alamiah. Dalam konteks Masjid Menara Kudus, berbagai
praktik seperti ziarah ke makam Sunan Kudus, larangan menyembelih sapi, penghormatan
terhadap bentuk arsitektur masjid yang menyerupai candi, penggunaan kain luwur dalam
ritual, hingga pembacaan kitab maulid merupakan contoh konkret dari doxa yang hidup
dalam keseharian masyarakat. Semua bentuk praktik ini tidak dipandang sebagai hasil
konstruksi sosial atau budaya, melainkan sebagai bagian sah dari ajaran Islam yang diwarisi.
Masyarakat menjalaninya bukan karena diwajibkan secara eksplisit oleh teks-teks
keagamaan, tetapi karena mereka telah tumbuh dalam lingkungan yang membentuk
keyakinan tersebut sebagai sesuatu yang sudah seharusnya demikian. Dengan kata lain, doxa
di Masjid Menara Kudus tidak dapat dilepaskan dari habitus kolektif yang secara terus-
menerus mereproduksi cara berpikir dan merasa terhadap simbol-simbol religius dan
budaya.*

Doxa tersebut terus hidup dan diperkuat melalui ruang sosial di mana masyarakat
berinteraksi dan menjalankan kehidupan keagamaannya, yaitu arena Masjid Menara Kudus
itu sendiri. Arena ini menjadi tempat berlangsungnya berbagai praktik religius yang telah
diinternalisasi oleh habitus masyarakat, sekaligus menjadi medium di mana makna-makna
simbolik terus dikelola dan dipertahankan. Dalam setiap kegiatan seperti pengajian, khoul,
ziarah, atau selametan, masyarakat tidak sekadar menjalankan rutinitas ibadah, tetapi juga
secara tidak langsung memperbarui dan mengafirmasi sistem nilai yang telah mereka terima
sejak lama. Arena ini bukanlah ruang yang netral, melainkan medan sosial yang diisi oleh
aktor-aktor dengan berbagai posisi dan modal, di mana simbol-simbol Islam-Jawa
dipertarungkan namun juga dikonsensuskan. Dalam konteks ini, tokoh agama, juru kunci
makam, dan keturunan Sunan Kudus memiliki posisi simbolik yang kuat karena dianggap
memiliki otoritas dalam menjaga, menafsirkan, dan meneruskan tradisi. Melalui interaksi
sosial di dalam arena ini, doxa tidak hanya diwariskan tetapi juga diperkuat melalui
pengakuan kolektif yang terus diperbarui.

Keberlangsungan doxa dan otoritas simbolik tersebut sangat bergantung pada modal
budaya dan simbolik yang dimiliki oleh situs Masjid Menara Kudus serta para aktor yang
terlibat di dalamnya. Bangunan masjid yang menyerupai struktur candi, keberadaan makam
yang dihormati, dan narasi sejarah Sunan Kudus sebagai wali penyebar Islam merupakan
bentuk modal simbolik yang memiliki kekuatan legitimasi tinggi di mata masyarakat. Modal

¥ Elly Prihasti Wuriyani, “Mengenalkan Pemikiran Pierre Bourdieu Untuk Sastra,” Edukasi Kultura
Jurnal Bahasa, Sastra Dan Budaya 7, no. 2 (2020), https://doi.org/10.24114/Edukasikultura.\VV712.18297.

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

157



Shorfana & Ahmad

ini tidak berdiri sendiri, tetapi terhubung dengan struktur habitus dan arena yang
menjadikannya hidup dan bermakna. Orang-orang yang memiliki kedekatan kultural dan
historis dengan situs ini, seperti pengurus makam atau tokoh lokal, memiliki akses lebih besar
terhadap pemaknaan simbol, karena mereka dianggap sebagai penjaga tradisi yang sah.
Dalam kerangka inilah, sakralitas terhadap Masjid Menara Kudus bukan hanya terbentuk dari
keyakinan spiritual individual, tetapi juga dari relasi sosial yang memproduksi dan
melestarikan nilai-nilai simbolik secara terus-menerus. Sakralitas menjadi hasil dari kerja
kolektif antara habitus yang membentuk keyakinan, arena yang menjaga praktik, dan modal
yang memberi legitimasi atas simbol-simbol yang dihormati.*®

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian tersebut, dapat disimpulkan bahwa masjid menara kudus tidak
hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai ruang simbolik tempat
berlangsungnya pelestarian nilai-nilai Islam-Jawa. Unsur-unsur arsitektur seperti menara
bergaya candi, penggunaan batu bata merah, serta ornamen khas Hindu-Buddha bukan
sekadar peninggalan historis, melainkan bagian dari sistem simbolik yang terus hidup dalam
praktik keagamaan masyarakat. Simbol-simbol tersebut direproduksi secara sosial melalui
habitus, yakni disposisi kolektif masyarakat yang terbentuk secara historis dalam relasi antara
agama dan budaya. Tradisi seperti khoul, larangan menyembelih sapi, dan ziarah ke makam
Sunan Kudus menjadi penanda konkret dari cara masyarakat menafsirkan dan melanjutkan
warisan Islam-Jawa. Dalam hal ini, doxa berperan penting sebagai sistem keyakinan yang
diterima begitu saja dan dijalankan tanpa pertanyaan kritis, menunjukkan bagaimana simbol
menjadi bagian tidak terpisahkan dari cara hidup. Melalui proses tersebut, Masjid Menara
Kudus menjadi representasi dari keberagamaan yang tumbuh dari bawah dan bersifat dialogis
terhadap budaya lokal. Oleh karena itu, masjid ini tidak dapat dipahami hanya sebagai
peninggalan sejarah, tetapi sebagai arena sosial tempat berlangsungnya praktik keagamaan
yang otentik dan kontekstual.

Masjid Menara Kudus berfungsi sebagai arena kultural yang menyatukan kekuatan
modal budaya, simbolik, dan spiritual masyarakat Kauman. Modal budaya berupa narasi
sejarah, pemahaman keislaman lokal, serta bentuk arsitektur unik, dikonversi menjadi modal
simbolik yang memberi legitimasi terhadap keberagamaan khas Islam-Jawa. Tokoh-tokoh
agama, juru kunci makam, dan komunitas lokal menjadi agen simbolik yang menjaga
kesinambungan tradisi serta mentransformasikannya dalam praktik ritual seperti pembacaan
maulid dan penggunaan kain luwur. Dalam konteks ini, habitus bekerja bukan sebagai
kesadaran ideologis yang eksplisit, melainkan sebagai kebiasaan yang dijalani sehari-hari dan
diwariskan secara natural. Keberlangsungan praktik tidak lepas dari arena sosial masjid
sebagai ruang interaksi antaraktor, di mana makna dan otoritas simbolik dinegosiasikan dan
dikukuhkan. Oleh karena itu, kesakralan Masjid Menara Kudus merupakan hasil konstruksi
sosial yang terus diperkuat melalui proses simbolisasi dan pelestarian nilai. Melalui
pendekatan ini, kita memahami bahwa keberagamaan Islam-Jawa bukan bentuk keislaman
yang menyimpang, tetapi sebagai ekspresi kontekstual atas nilai-nilai universal Islam dalam
bingkai budaya lokal.

% Wwilliam E. Deal and Timothy K. Beal, Theory for Religious Studies, Theory for Religious Studies, 1st
ed. (New: Routledge, 2004), https://doi.org/10.4324/9780203340073.

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

158



Pelestarian Nilai dan Simbol Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus . . .

Kajian ini menunjukkan bahwa simbol-simbol Islam-Jawa yang hidup di Masjid
Menara Kudus merupakan bagian dari teks sosial yang terbuka terhadap interpretasi reflektif
dan kritis. Warisan budaya yang termuat dalam bentuk ritual, arsitektur, dan narasi sejarah
seharusnya tidak dipandang sebagai tradisi yang irasional atau usang. Sebaliknya, simbol-
simbol ini mengandung nilai-nilai etis, spiritual, dan sosial yang relevan untuk menjawab
tantangan keberagamaan kontemporer. Dalam konteks masyarakat modern yang cenderung
terjebak dalam materialisme dan homogenisasi budaya, Islam-Jawa memberikan alternatif
keberagamaan yang berbasis kearifan lokal dan penghargaan terhadap pluralitas. Penelitian
ini memberikan kontribusi penting bagi wacana integrasi antara agama dan budaya dalam
bingkai reproduksi sosial. Sebagai rekomendasi, pendekatan serupa dapat diterapkan pada
kajian keagamaan di ruang-ruang budaya lainnya guna memperkuat posisi budaya lokal
sebagai sumber pengetahuan alternatif. Dengan demikian, Masjid Menara Kudus layak
dipertahankan tidak hanya sebagai situs warisan budaya, tetapi juga sebagai model
keberagamaan yang reflektif, inklusif, dan membumi.

DAFTAR PUSTAKA

Ahearne, Jeremy, and John Speller. “Introduction: Bourdieu and the Literary Field.”
Edinburgh University Press 35, no. 1 (2012): 1-9.
https://doi.org/10.3366/para.2012.0038.

Ahmad Muhctar Luthfi, Muhammad Rizky Shorfana. “Peran Sosial Masjid Menara Kudus
Sebagai Pusat Keagamaan Dan Budaya Lokal Di Kudus.” Al-Fihris: Journal Education
Inspiration 3, no. 3 (2025): 70-96.

Al-Amri, Limyah, and Muhammad Haramain. “Akulturasi Islam Dalam Budaya Lokal.”
Kuriositas: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 10, no. 2 (2017): 87-100.
https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.594.

Ansari, Ansari. “Islam Nusantara: Keanekaragaman Budaya Dan Tradisi.” Lisan Al-Haa:
Jurnal Pengembangan Pemikiran Dan Kebudayaan 18, no. 2 (2024): 226-47.
https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v18i2.226-247.

Anthony King. “Thinking With Bourdieu Against Bourdieu: A ’ Practical > Critique of the
Habitus.” American Sociological Association 18, no. 3 (2016): 417-33.

Azzaki, Aufa Fasih, Widyastuti Nurjayanti, Luthfia Zulfa, Labibah Dzatil A H, Khatarina
Mey K, and Ken Khansa. “Akulturasi Budaya Masjid Menara Kudus Ditinjau Dari
Makna Dan Simbol.” Prosiding Simposium Nasional Rekayasa Aplikasi Perancangan
Dan Industri XX 2021, 2021, 9-15.

Barlian, Eri. “Metodologi Penelitian Kualitatif & Kuantitatif.” Sustainability (Switzerland)
11, no. 1 (2019): 1-14.

Bourdieu, Pierre. Science Of Science And Reflexivity. 1st ed. Cambridge: Polity Prees, 2004.

Cahya, Bayu Tri, Waluyo Waluyo, Widi Savitri Andriasari, and Putri Rubiana. “Urgensi
Halal Tourism Makam Sunan Kudus Untuk Pertumbuhan Ekonomi Masyarakat.” Al-
Masharif: Jurnal Ilmu Ekonomi Dan Keislaman 8, no. 1 (2020):. 19-36.
https://doi.org/10.24952/masharif.v8i1.2586.

Croce, Mariano. “The Habitus and the Critique of the Present : A Wittgensteinian Reading of
Bourdieu ’ s Social Theory.” American Sociological Association 33, no. 4 (2015): 327—
46.

Deal, William E., and Timothy K. Beal. Theory for Religious Studies. Theory for Religious
Studies. 1st ed. New: Routledge, 2004. https://doi.org/10.4324/9780203340073.

Friyadi, Arif. “Tradisi Buka Luwur : Potret Living Hadis.” Nabawi Journal of Hadith Studies
3, no. September (2022): 122—-41. https://doi.org/https://doi.org/10.55987/njhs.v3il.67.

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

159



Shorfana & Ahmad

Hamzah, Amir. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis,
Teoretis, Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian. Edited by ----. Malang: Literasi
Nusantara Abadi, 2020.

Hara, Dan O. “Capitalism and Culture: Bourdieu ’ s Field Theory.” Universitatsverlag
Winter Gmbh 45, no. 1 (2000): 43-53.

Hartatik, Endah Sri. “Tradisi Ziarah Di Jawa Tengah.” Sabda : Jurnal Kajian Kebudayaan 6,
no. 1 (2011): 12. https://doi.org/10.14710/sabda.v6i1.13280.

Hermanto, Heri, and Usria Masfufah. “Bentuk Dan Makna Ornamen Lawang Kembar Masjid
Menara Kudus.” Jurnal Illmiah Arsitektur 13, no. 1 (2023): 117-25.
https://doi.org/10.32699/jiars.v13i1.5127.

Hurtado, Pedro S. “Assessing the Use of Bourdieu’s Key Concepts in the Strategy-as-Practice
Field.” Competitiveness Review 20, no. 1 (2010): 52-61.
https://doi.org/10.1108/10595421011019975.

Mas’udi. “Genealogi Petilasan Sunan Kudus: Representasi Masjid Wali Sebagai Ruang
Dakwah Sunan Kudus Di Desa Jepang, Mejobo, Kudus.” Jurnal Dakwah 14, no. 1
(2013): 79-102. https://doi.org/10.14421/)D.2013.14104.

Maulidya Ruhilla, Nuril, et al, Bayu Gilang Ramadhan, Muhammad Arif Alallah, Surasak
Jamnongsarn, Ilmu Seni Dan Arsitektur Islam, and Fakultas Ushuluddin Dan
Humaniora. “Sejarah Arsitektur Islam Terhadap Arsitektur Hindu Pada Bangunan
Masjid Menara Kudus.” Mozaik : Journal of Art and Architecture 1, no. 2 (2023): 75—
88. https://doi.org/10.55210/SVZZ3006.

Nuha, Ulin. “Tradisi Ritual Buka Luwur (Sebuah Media Nilai-Nilai Dan Sosial Masyarakat
Kudus.” Jurnal SMaRT V 2, no. 1 (2016).

Rosyid, Moh. “Islam Dan Kearifan Lokal: Kajian Tradisi Khoul Sunan Kudus.” Analisis:
Jurnal Studi Keislaman 19, no. 2 (2019): 279-96.

. “Kawasan Kauman Menara Kudus Sebagai Cagar Budaya Islam: Catatan Terhadap

Kebijakan Pemerintah Kabupaten Kudus.” PURBAWIDYA: Jurnal Penelitian Dan

Pengembangan Arkeologi 7, no. 1 (2018): 89. https://doi.org/10.24164/pw.v7i1.253.

. “Mempertahankan Tradisi: Studi Budaya Di Kampung Kauman Menara Kudus.”
Patanjala :  Jurnal Penelitian Sejarah Dan Budaya 11, no. 2 (2019): 297.
https://doi.org/10.30959/patanjala.v11i2.516.

Salsabila, Devia Nanda. “Tkonografi Arsitektur Dan Interior Masjid Al-Agsa Menara Kudus.”
Jurnal Vastukara: Jurnal Desain Interior, Budaya, Dan Lingkungan Terbangun 4, no. 1
(2024): 57-67. https://doi.org/10.59997/vastukara.v4i1.2783.

Syarifuddin, Sani Safitri, Suratmi, Suratmi, Umi Chotimah, Rani Oktapiani, Angelina
Seplianti. Jejak Awal Islam Di Nusantara: Sejarah Masuknya Agama Dan Kebudayaan
Islam. Edited by Ardatia Murty. 1st ed. Palembang: Bening: Media Publishing, 2024.

udi, M Mas’. “Genealogi Walisongo: Humanisasi Strategi Dakwah Sunan Kudus.” Addin 8,
no. 2 (2014): 223-44.

Wauriyani, Elly Prihasti. “Mengenalkan Pemikiran Pierre Bourdieu Untuk Sastra.” Edukasi
Kultura  Jurnal Bahasa, Sastra Dan Budaya 7, no. 2 (2020).
https://doi.org/10.24114/Edukasikultura.\V712.18297.

Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam
Vol. 04 No. 02 (2025): 149-160
Available online at : https:/ /ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/batuthah

160



